
 1 

Der Geist seufzt 
Predigt zu Römer 8, 18-27 
 
Wortlose Seufzer. Seufzer des Geistes Gottes in Gott dem Vater. Unsere wortlosen Seufzer. 
Seufzer der Schöpfung. 

Laute Schreie der Schöpfung, in Geburtswehen, die Schöpfung, die wartet auf Heilung von so 
viele Wunden. 

Seufzer der Schöpfung, die noch immer darauf hofft, dass wir Menschen endlich geisterfüllt in 
unser Mandat als Haushalter eintreten, Dienende im Haushalt Gottes als neuer Adam und 
neue Eva in Christus. 

Seufzer der Vielen, die übersehen werden, Seufzer, die ungehört verstummen, ohne Zugang 
zu den vielen Netzwerken, durch die unsere Welt gestaltet wird – immer noch wartend, aber 
da ist keiner, auch nicht einer – keiner, um ihnen in ihren Nöten beizustehen. 

Seufzer zu schwer für Worte, wenn wir denen in Not beistehen möchten, selbst ohnmächtig 
und hilflos. 

Seufzer der Freude, Jauchzer, wenn wir unerwartet überrascht werden, wenn plötzlich der 
Himmel auf Erden aufleuchtet.  

Seufzer von Leibern zu erschöpft, um die Geschichten ihres Lebens zu erzählen, Geflüchtete, 
Vertriebene, versehrt und vergewaltigt. 

Seufzer am Abgrund, nahe daran, in Resignation zu versinken. 

 

Seufzer, gehört vom Geist Gottes – Seufzer in die Gegenwart Gottes getragen, gestammelt 
und gesprochen mit Bedeutung, Gewicht und Hoffnung jenseits von Worten 

Seufzer, in Hoffnung verwandelt : und doch, noch immer : dein Reich kommt!  

________________________________________________________________ 
 
Im vergangenen Frühjahr habe ich im April zwei Wochen mit Geschwistern aus der 
Mennonitischen Weltkonferenz verbracht. General Council und die Kommissionen der 
Weltkonferenz trafen sich in Kenia. Ich bin Teil der Diakonie-Kommission. Die Meditation 
über das Seufzen war Teil eines Abendgebetes in dieser Versammlung, das wir als Diakonie-
Kommission leiteten. Es spiegelt etwas von dem, was mich in diesen zwei Wochen 
beschäftigte. Ich entdecke durch die Geschichten, die wir teilten, neue Aspekte dieses 
Textes. Er ist mir wichtige Hilfe, wenn wir feststecken in den Schwierigkeiten, als weltweite 
Geschwisterschaft unterwegs zu sein mit so vielen Unterschieden, die nicht nur 
Nebensächlichkeiten betreffen. Schwierigkeiten, die denen nicht unähnlich sind, wie wir als 
Gemeinden in der KMS unterwegs sind, und oft auch in unseren Gemeinden selbst 
begegnen. 
 
In der Diakonie-Kommission hören wir Berichte über die Delegationen, die lokale 
Gemeinden der Weltkonferenz besuchen, wenn diese den Beistand der weltweiten 
Geschwisterschaft besonders brauchen. Wir werden gleich im Anschluss durch Nelson 
Kraybill einen Einblick in eine davon bekommen. Mit so beschränkten Mitteln und Zeit ist es 
bereits eine grosse Herausforderung, zu entscheiden, wohin eine Delegation entsandt wird. 
Die Kommission ist keine weitere Nothilfeorganisation, sondern arbeitet mit diesen 



 2 

zusammen, möchte aber die ausgestreckte Hand der weltweiten Geschwisterschaft zeigen: 
Wir stehen euch bei! In früheren Besuchen in Panama ging es um das Leiden der indigenen 
Bevölkerung unter der Verdrängung durch Siedler; im vergangenen Jahr waren es in drei 
Besuche, in Nepal und Peru, und im Kongo. In Nepal und Peru haben Regenfälle zu 
Flutkatastrophen geführt, im Kongo wurden die Kirchen besucht, die Menschen aufnehmen, 
welche aus den Bürgerkriegsgebieten fliehen konnten. 
 
Wir fragten Hannah Soren aus Nepal, warum es so lange dauerte, bis wir überhaupt von 
dieser Katastrophe hörten, in der viele Dörfer komplett weggeschwemmt wurden, meist 
Hütten aus getrocknetem Lehm. "Wir waren zu beschäftigt, zu helfen, die Not überwältigte 
uns, wir hatten keine Kraft, um um Hilfe zu rufen oder diese zu organisieren." 
Hannahs Antwort ist Hinweis auf eines der Probleme, auf das wir als Diakoniekommission 
hinweisen: Wie können wir die Stimmen derer hören, die ihre Not nicht medial verstärkt in 
die Welt hinausschreien können? Einer der Delegierten aus Deutschland erhielt im General 
Council 20 Minuten, um darüber zu berichten, wie die Migration von Flüchtenden 
Deutschland verändert und die Kirchen darauf reagieren. Warum nicht Angola, wo es für die 
Kirchen weitaus schwieriger ist, die Flüchtenden aus Kongo aufzunehmen? "Wisst ihr 
überhaupt, was bei uns geschieht?" fragte der Delegierte aus Angola verzweifelt. Von 68 
Millionen Menschen, die derzeit auf der Flucht sind, werden 40 Millionen von anderen 
Regionen in ihren Ländern selbst aufgenommen. Nur gerade 17% der Menschen auf der 
Flucht werden von Europa aufgenommen. 
 
Wenn ich glaube, dass der Geist Gottes diese ungehörten Schreie aufnimmt, dann meine ich 
nicht nur, dass er sie in die Gegenwart Gottes trägt. Dann meine ich auch, dass wir als 
Gemeinschaft, die durch diesen Geist in einer anderen Art von Netzwerk verbunden sind, 
darum bitten sollen, dass unsere Ohren geöffnet werden, diese schreiende Stille zu hören. 
Papst Franziskus hat in Genf auf den wichtigen Aspekt im Gebet "Unser Vater" hingewiesen: 
Gott ist auch ihr Vater, und sie so unsere Geschwister.  
 
Wenn wir nur jene hören, die am lautesten schreien, hören wir vor allem jene, die guten 
Zugang haben zu den Netzwerken, die uns global verbinden. Aber das Seufzen des Geistes 
Gottes ist ein Seufzen einer gebärenden Mutter, welche die neue Welt Gottes gebiert. Es 
verwandelt die Strukturen dieser Welt, um Gerechtigkeit werden zu lassen. Ich glaube, es ist 
ein ganz wichtiges Element, dass wir uns bemühen, die zu hören, die von den globalen 
Verbindungen ausgeschlossen sind oder nicht davon profitieren. Das Gemeinschaft der 
Mennonitischen Weltkonferenz ist eine solche Möglichkeit, in den persönlichen 
Begegnungen wird es möglich, das Echo von ungehörten Stimmen zu hören. Der General 
Council hat eine Erklärung der Solidarität mit indigenen Völkern verabschiedet, in der gesagt 
wird, dass wir diesen marginalisierten Bevölkerungsgruppen unsere Unterstützung zusagen. 
Das ist ein Hören auf das Seufzen des Geistes, aber es muss auch umgesetzt werden, damit 
die versprochene Hoffnung nicht zur Lüge wird. 
 
Ich komme zu einem weiteren Aspekt. Wenn wir Naturkatastrophen erfahren, wird 
manchmal wird die Natur als Verursacherin der Katastrophe gesehen, als feindliches 
Element, unter dem wir Menschen leiden. Paulus aber spricht von den Geburtswehen der 
Schöpfung. Er hat dabei an das Leiden der nicht-menschlichen Schöpfung gedacht, die unter 
den Menschen leidet, weil diese noch nicht als Söhne und Töchter Gottes offenbar 
geworden sind. Wir leben in dieser Schöpfung noch nicht das, wozu wir berufen sind. Die 
Flutkatastrophen haben mit den Klimaveränderungen zu tun, und auch wenn wir die 



 3 

Zusammenhänge nicht völlig durchschauen, wir haben etwas damit zu tun. Die Erde ist ein 
unglaublich freizügiges Geschenk, nimmt ein Korn auf und lässt 60 fach ernten. Aber das 
freizügige Geschenk kann ausgebeutet und zerstört werden, wenn der Boden nicht geachtet 
wird. Es gelingt uns Menschen nicht vollständig, in der Schöpfung der Schöpfung zugute zu 
leben.  
 
Es geht nicht nur darum, ein wenig anständigere Menschen mit etwas erhöhter Solidarität zu 
sein. Gott selbst leidet daran, dass wir nicht wissen, wie wir richtig in dieser Welt leben 
sollen; Er selbst ist gegenwärtig im Leiden der Schöpfung, unter dem wir dann leiden. Denn 
Gottes Schöpfer Geist erfüllt auch die Schöpfung, und in ihrem Seufzen seufzt auch der Geist 
Gottes. Ich glaube, wir hören diese Geburtsschreie des Geistes in der Schöpfung falsch, 
wenn wir meinen, dass sie ja schon die neue Schöpfung ankündigen und dass sie dazu 
gehören, dass Gottes neue Welt kommen kann. Nein, es ist das Leiden Gottes daran, dass 
noch nicht ist, was schon sein könnte und eigentlich schon da ist, das Leiden Gottes daran, 
dass wir es nicht lernen wollen oder können, wie wir als seine Geschöpfe leben sollen. 
 
Da ist es ein wichtiger Schritt der Erkenntnis: Wir wissen nicht, wie wir unsere Gebete richtig 
formulieren sollen, finden keine Worte, nicht den richtigen Weg, zu leben, wozu wir berufen 
sind. Wir geben zu, dass wir die Lösung nicht haben, aber wir lassen uns auch hinein nehmen 
in dieses Gebet des Geistes in uns. Unser Gottesdienst soll sein, dass wir unter uns, in 
diesem Leben, an dieser Geburt des Reiches Gottes teilnehmen. Das Stammeln des Geistes 
ist ein verwandelndes, transformierendes Gebet. Dass uns dieses wortlose Seufzen des 
Geistes Fenster aufreisst und wir lernen, geisterfüllte Diener und Dienerinnen zu werden, 
dass die Schöpfung unter uns aufatmen kann. 
 
Die Fluten in Peru zeigen aber auch ein anderes Element. Viele der Lehmhütten, die 
fortgerissen wurden, standen an Orten, die regelmässig überflutet werden. Es ist gefährlich, 
dort zu leben, aber der fruchtbare Boden ermöglicht auch gute Landwirtschaft, unter dem 
zunehmenden Risiko, dass die ganze Existenz in einer Nacht weggeschwemmt werden kann. 
Nach der Katastrophe im letzten Jahr liess die Regierung die Bevölkerung dort wissen: Das 
war das letzte Mal, dass wir euch rausholen. Das nächste Mal werdet ihr keine Hilfe mehr 
erwarten können. Ihr müsst umsiedeln. Aber sind das nur sture Landbauern, die einfach die 
reelle Gefahr nicht zur Kenntnis nehmen, weil es in manchen Jahren auch gut ging? Es gibt ja 
auch Gründe, warum sie dort leben, auch weil anderswo kein Raum ist, oder sie sonst kein 
Auskommen finden. Die Seufzer des Geistes sind so auch politischer Widerstand: Wir 
müssen erkennen, wo die Probleme der einen durch uns alle verursacht werden, und die 
Lösung kann nicht allein auf ihre Kosten gehen. 
 
Wir wissen nicht, was wir beten sollen. Wer sich darauf einlässt, Diakon zu sein, erfährt 
früher oder später die Ohnmacht, nicht helfen zu können, dass wir die Mittel nicht haben, 
die es bräuchte. Manchmal müssen wir erkennen, dass wir mit der Hilfe die Probleme noch 
vertiefen, selbst Teil werden eines Systems, das diese Probleme hervorbringt. Das kann in 
eine tiefe, lähmende Ohnmacht hinein führen.  
Und Diakon zu sein, das ist keine gesonderte Berufung. Wer Christus nachfolgen will, ist 
berufen, die Arbeit eines Haussklaven im Haushalt des Schaloms Gottes zu übernehmen. Bei 
seinem letzten Mahl mit seinen Jüngern hat Jesus seinen Jüngern die Füsse gewaschen. Es ist 
die Arbeit eines Haussklaven, der so die Hauskultur des Hausvaters auslebt. Jesus lebt hier 
die Hauskultur des Haushaltes Gottes, seines Friedensreichs, aus. Und Jesus hat seine Jünger 



 4 

auch aufgefordert, dies gegenseitig aneinander zu tun. Jünger und Jüngerinnen Jesu sind 
dazu berufen, als Dienerinnen, Haus-Sklaven in diesem Haushalt zu wirken. 
 
In dieser Aufforderung "Tut dies einer dem andern, eine der anderen (allälous)" liegt etwas 
vom Kern von diesem Seufzen des Geistes. Denn wenn unsere Ohnmacht als stammelndes 
Gebet in Gott selbst gesprochen wird, geschieht eine Verwandlung mit uns.  
Ich war selbst nicht im Kongo oder in Panama mit auf den Delegationen. Aber immer wieder 
höre ich von den Teilnehmern von derselben Überraschung. Wir gehen als Diakone, weil wir 
irgendwie erwarten, dass wir helfen können, dienen können. Wir sagen zwar denen, die wir 
besuchen, dass wir nicht die Mittel haben, all ihren Bedürfnissen zu begegnen, aber wir 
hoffen, dass allein unsere Gegenwart etwas bedeutet, dass sie nicht vergessen sind. Und das 
ist so. Wenn Hanna aus Indien, selbst aus einer armen Region, von dort den weiten Weg 
nach Peru unter die Füsse nimmt, dann hinterlässt das tiefe Spuren bei den Besuchten. Es 
bedeutet etwas, dass wir ihre Not hören wollen, mit ihnen beten und trauern. Und dabei für 
viele andere stehen, die mit uns diesen Menschen beistehen.  
Aber dann passiert etwas, auf das man nicht vorbereitet ist. Ich nehme das Beispiel einer 
Frau aus der Kasaï Region im Kongo. Kinder und Mann wurden umgebracht, sie hat unter 
kaum vorstellbaren Umständen überlebt, als man sie vergewaltigte. Konnte fliehen. Und ich 
weiss: Ich bin mit drin verwickelt, denn einer der Gründe für den Konflikt im Kongo sind die 
Mineralien, die wir brauchen, um Computer und Telefone bauen zu können. Menschen 
werden vertrieben, weil es um Gewinne aus diesen Mineralien-Minen geht. 
Und diese Frau kommt nun und nimmt mich als ihren Gast auf. Steht mir bei in meiner 
Hilflosigkeit und meiner Not der Wortlosigkeit und vielem mehr, was mein Leben beschwert. 
Das beschämt, und wie Petrus möchte ich abwehren: Nein, das darf ich nicht zulassen, ich 
kann mir nicht von dir die Füsse waschen lassen, das kann doch nicht sein. Ich müsste doch 
der Diener sein hier, ich müsste doch die Mittel haben, mit dem reichen Leben, aus dem ich 
komme, dem gesicherten Einkommen und dem Privileg einer guten Bildung und Zugang zu 
Kontakten. Und Christus antwortet dem Petrus: Wenn du das nicht an dir geschehen lässt, 
hast du keinen Anteil an mir. Wenn wir es nicht zulassen, dass die uns dienen, an deren Not 
wir doch mitschuldig sind, verpassen wir Christus selbst.  
Wohl gemerkt: Nicht verlangen, dass sie uns dienen! Und keinesfalls, dass wir ihre 
Versklavung hinnehmen. Diese Erfahrung, dass ich zum Gast werde, wo ich doch gekommen 
bin, Diakon, Haussklave zu sein, das ist kein System, das sich einfach anwenden liesse oder in 
Gang setzen lässt von uns, um die Welt zu verbessern. Es ist eine Erfahrung, dass wir beide 
das Seufzen des Geistes in uns zulassen. Gemeinsam werden wir verwandelt in etwas, das 
wir beide nicht im Griff haben: Wenn wir Gast sind im Haushalt Gottes und Diener in diesem 
selben Haushalt, dann geschieht etwas mit uns, dass die Rollen von uns beiden verwandelt 
und wir beides sind, Gäste und Dienende. Bei Paulus ist das so beschrieben: Der Geist nimmt 
sich unserer Schwachheit an. Und zwar meiner Schwachheit als Diakon. Und der 
Schwachheit derer, denen wir dienen möchten. Das ist meist nicht so, dass ich mich plötzlich 
stark fühle. Sondern dass durch meine Schwachheit etwas passiert, das für uns beide heilend 
wird. 
 
Dieses Seufzen des Geistes jenseits und tiefer als das Gewicht aller Worte, das ist für mich in 
der letzten Woche in Kenya in einem ganz anderen Kontext wichtig geworden, in den 
schwierigen Diskussionen im General Council. Es gab da einen Moment, da hatte ich den 
Eindruck: Jetzt stehen wir am Abgrund, dass diese Gemeinschaft, die nun seit 100 Jahren 
besteht, auseinanderbricht. Ich bin nicht sicher, ob die Fragen, über die wir uns streiten, so 
wichtig sind. Aber was uns trennt und fast unüberbrückbar scheint, ist die Weise, wie wir 



 5 

Orientierung an Gottes Wort suchen. Die Art, wie wir die Ernsthaftigkeit unseres Glaubens 
verstehen. Die Perspektiven sind so unterschiedlich, dass ich es nur von meiner Seite her 
ausdrücken kann: Es gibt Stimmen, die setzen ihre Erkenntnis der Wahrheit mit der Wahrheit 
selbst gleich, wie sie in den Schriften der Bibel geoffenbart ist. Für sie gibt es keinen Raum 
für eine andere Interpretation, weil es keine Deutung braucht, weil ja klar ist, was die Bibel 
sagt – ewig gleich für alle Zeiten. Ihre Deutung ist in ihren Augen keine Deutung, sondern die 
Wahrheit selbst. Mit dieser Beschreibung zeige ich schon, dass ich nicht glaube, dass so 
etwas möglich ist: Es gibt keine Erkenntnis von Wahrheit ohne Interpretation.  
Wenn ich ihnen aber so antworte, bezichtigen sie mich, dass ich vom Westen beeinflusst bin 
und alles relativiere und das Wort Gottes als gültige Orientierung aufgebe. Und ich sehe 
gleichzeitig, dass ich Jahre von Training hinter mir habe, Wissen und Fähigkeiten, Argumente 
zu konstruieren, Diskussionen zu gewinnen. Das ist ganz schön viel Macht, um meine 
Ansichten als die eine mögliche Wahrheit erscheinen zu lassen. Oder zumindest meinen 
Ansatz. Und das kann Angst auslösen bei denen, die das nicht haben. Ich aber habe Angst, in 
Sichtweisen hineingezogen zu werden, zu denen ich nicht stehen kann, wenn ich ihnen 
zugestehe, dass ich auf sie hören möchte. Ich kann nicht sehen, wie man mit einer solchen 
Art, die Bibel zu lesen, etwas Fruchtbares beitragen könnte. Für mich ist unaufgebbar, dass 
all unsere Erkenntnis nur Stückwerk ist. Jede Antwort, die wir auf die Fragen unserer Zeit zu 
geben versuchen, indem wir gemeinsam auf Gottes Reden hören, kann auch Irrtümer 
enthalten. Eine Antwort kann in der einen Zeit richtig, in der nächsten aber ungenügend 
sein. Darüber will und kann ich nicht hinweg. Und in diesen harten Diskussionen merkte ich: 
Was immer ich jetzt sagen könnte, es würde den Graben vertiefen. Ich finde keine Worte, 
die eine Brücke schlagen könnten. 
 
Und darum ist es für mich so wichtig, auf dieses Gebet des Geistes in Gott zu hoffen, der 
unser Stammeln aufgreift, das keine Worte mehr findet, und selbst betet, wo Worte an ihre 
Grenzen stossen. Es ist ein Wagnis, sich in diesen Konflikt hinein zu begeben in der Haltung 
eines Dieners. Aber es ist alles, was ich tun kann: Wo immer ich nach Wahrheit suche und 
die Erkenntnis der Wahrheit einbringe und verkündige, ich tue es als Diener – nicht zuerst 
am andern, sondern im Haushalt Gottes, aber darin eben auch am andern. Wo immer ich 
nach Frieden suche, wo immer ich danach suche, dass dieser Schalom-Raum Gottes 
zugänglich bleibt, wir sind gerufen, es als Diener zu tun. Und wenn wir das in der Nachfolge 
Jesu tun, müssen wir darauf gefasst sein, dass jemand anders uns die Füsse wäscht. Und 
zwar die, wo wir meinen, ihnen den Kopf waschen zu müssen. Wir haben heute Johannis 
Tag. Johannes der Täufer hat auf Jesus verwiesen, als er sagte: Er muss wachsen, ich aber 
muss abnehmen. Aber Jesus hat in derselben Haltung gelebt und sein Leben für das Leben 
der Welt verschenkt. Das Seufzen des Geistes nimmt uns hinein in diese Bewegung: Darauf 
vertrauen, dass jener, der besser weiss als ich selbst, was mich im Grunde bewegt, dieses in 
Seufzern jenseits von Worten in Gott hinein trägt. 
 
 


