
 1 

Denn die Liebe Christi drängt uns! 
 
Predigt von Jürg Bräker, Ökumenischer Gottesdienst im Berner Münster zum Sonntag der 
Einheit der Christen, 15. Januar 2017 
 
Lesungen: Ezechiel 36, 26-33 und 2. Korinther 5, 14-20 
 
 

Liebe Schwestern und Brüder 
 

"Das Berner Münster: Ort der Versöhnung!" So steht es unter einem Bild des 
Berner Münsters im Täuferführer der Schweiz. Das ist ein Reiseführer zu den 
Stätten täuferischer Geschichte. Das Berner Münster, Ort der Versöhnung: Vor 
mehr als 10 Jahren hat die reformierte Kirchenleitung von Bern die 
Täufergemeinden zu einem Abendmahlsgottesdienst ins Münster eingeladen. 
Das war einer von vielen Schritten aufeinander zu, anhand von vielen Kirchen 
in der Stadt Bern können wir eine Versöhnungsgeschichte erzählen. Sie 
verweisen auf Feiern, in denen wir das Schlimme benannten, das wir uns in 
Vergangenheit angetan hatten, haben auf beiden Seiten um Vergebung 
gebeten und einander Vergebung zugesprochen. 
Die Geschichte liesse sich auch anders erzählen, mit Blutturm, Gefängniszellen 
und Hinrichtungsstätten. Wir haben uns entschlossen, unsere schwierige 
Vergangenheit so zu erinnern, dass wir immer auch von den Schritten der 
Verständigung und Versöhnung erzählen, denn die Vergangenheit mündet in 
diese gemeinsame Geschichte der Versöhnung.  
 
Als Kirche gehört das Berner Münster in eine Versöhnungsgeschichte, die sehr 
viel mehr umfasst. Diese Geschichte ruft Paulus der Gemeinde in Korinth in 
Erinnerung: "Denn ich bin gewiss: Gott war in Christus und versöhnte die Welt 
mit sich, indem er den Menschen ihre Verfehlungen nicht anrechnete und 
unter uns das Wort von der Versöhnung aufgerichtet hat." Und "Wir bitten an 
Christi Statt: Lasst euch versöhnen mit Gott!" Eigentlich ist das mehr ein 
Inhaltsverzeichnis als die Geschichte selbst. Das, was mit Paulus vor Damaskus 
passiert ist, erzählt diese Geschichte. Er war fest der Überzeugung: Der Jesus, 
der am Kreuz hingerichtet worden ist, war ein von Gott selbst Verfluchter, 
Ausgestossener. Und jetzt konnte Paulus plötzlich nicht mehr übersehen: Gott 
hat genau diesen als ersten von den Toten auferweckt: Statt ein Verstossener 
der Erste, von dem Gott sagt: In diesem Leben zeigt sich, wer ich bin. In diesem 
Leben kommt mein Weg mit der ganzen Welt ans Ziel. Der Schreck muss Paulus 
durch Mark und Bein gegangen sein: Wir alle zusammen, politische 
Machthaber, die, die für Recht und Ordnung sorgen, und die Macht der 
Religion: Wir alle haben uns zusammengetan, um diesen Einen aus der Welt zu 
schaffen. Zitternd steht Paulus da, und beginnt sich dann zu wundern: Was hält 
denn nun Gott ab, diese Welt zu vernichten? Und langsam dämmert es ihm: In 



 2 

dieser Geschichte des Kreuzes zeigt sich, wie Gott zu dieser Welt steht. Und wie 
es um uns steht. Wenn Gott in diesem Jesus sein wahres Gesicht gezeigt hat, 
dann sagt er: Ich weigere mich, euer Feind zu sein. Diese Welt bleibt in meiner 
Gunst. Bis zuallerletzt. 
 
Nur: Ist unser Problem heute denn, dass wir uns fürchten vor einem Gott, der 
die Welt vernichten könnte, weil wir seine Gebote übertreten? Wir leiden doch 
vielmehr darunter, dass wir Menschen untereinander nicht zur Versöhnung 
finden. Attentäter versetzen uns in Angst und Schrecken. Wenn da ein Gott ist, 
mag er dieser Welt ja günstig gesinnt sein, aber was hilft das? Das Problem ist 
doch, dass wir nicht wissen, wie wir herauskommen aus der Schuld von dem, 
was wir uns gegenseitig antun. Ein US-Soldat geht in den Irak mit den besten 
Absichten, diesem Land auf einen guten Weg zu helfen. Wird zum Foltern 
gezwungen. Als er sich entschliesst, "da mache ich nicht mehr mit," ist es schon 
zu spät: Er wird nie mehr los, was er getan hat, eingegraben in sein Leben die 
Bilder der Menschen, die er gequält hat. Was nützt ihm da, dass ihm Gott dies 
nicht vorhält? Ihm bleibt nur das Ringen darum, mit dem leben zu können, was 
zu seinem Leben gehört. Und wie soll Gottes Versöhnungsangebot den 
Gequälten helfen? 
 
Oder geht es uns wie Paulus? Halten uns unsere Bilder von Gott, unsere 
Erwartungen an Gott fest, dass wir verkennen, wo Gott in diesen Geschichten 
ist? Jesus hat eine Geschichte erzählt, die mich mit ihrem offenen Ende immer 
wieder überrascht. 
 
Ein Vater hat zwei Söhne. Der eine zieht weg von seiner Heimat in ein fernes 
Land, nimmt seinen Erbanteil mit. Lebensdurst leitet ihn, er sucht nach einem 
besseren Leben. Das Leben zuhause ist für ihn gestorben. Der andere bleibt. 
Muss der Jüngere weg, weil er zuhause keine Zukunft sieht für sich? Der 
Jüngere findet das erhoffte Leben im fernen Land nicht. Was er mit seinem 
Vermögen kaufen kann, stillt seinen Lebensdurst nicht. Er kehrt nach Hause 
zurück, immer noch auf der Suche nach einem Platz für sein Leben. 
Als der Vater ihn sieht, zieht es ihm die Eingeweide zusammen, so sehr hat er 
auf seinen jüngeren Sohn gewartet. Er läuft ihm entgegen. Ohne einen 
Moment zu überlegen, setzt er ihn wieder als Sohn und Erben ein. Der Jüngere 
kommt nicht einmal zu Wort mit seinem Vorschlag, dass der Vater ihn doch als 
Tagelöhner einstellen solle. Keinen Moment rechnet der Vater durch, was dem 
Jüngeren eigentlich noch zustünde. Er rechnet ihm nicht an, was in der 
Vergangenheit geschehen ist. Er spricht sich nicht mit dem Älteren ab, der jetzt 
doch eigentlich Alleinerbe ist.  
Der Ältere reagiert entsprechend. Er wird zornig über die Grosszügigkeit des 
Vaters, und das zu recht. Diese Versöhnung geht doch auf seine Kosten. Doch 
da ist ein seltsamer Satz in seiner Wut-Rede. "Nie habe ich ein Gebot von dir 



 3 

übertreten". Ein Vater, der Gebote aufstellt? Ein Sohn, der sich an die Regeln 
hält und dafür erwartet, dass er bekommt, was ihm zusteht? Geht es da den 
beiden Brüdern nicht gleich: Sie finden in diesem Vaterhaus kaum Luft zum 
Leben. Ihre Vorstellungen, was von ihnen erwartet wird, schnürt ihnen das 
Leben ab. 
Erst die Rückkehr des Jüngeren bricht diese versteinerten Bilder auf. Die 
Grosszügigkeit des Vaters, sein unüberlegtes Handeln überrascht beide und 
zeigt einen Vater, der alles gibt, damit seine beiden Söhne ein gutes Leben 
finden. Nicht nur einmal, immer wieder. 
Die Geschichte endet aber mit einer offenen Frage. Wie werden die beiden 
Söhne miteinander zurechtkommen? Das Vermögen ist weg, die Vergangenheit 
lässt sich nicht ungeschehen machen. Wenn in diesem Haus wirklich 
Versöhnung einkehren soll, dann müssen beide Söhne einen Weg finden, als 
Versöhnte zu leben. Konflikttransformation nennen wir das heute. 
Der Vater stellt die beiden vor vollendete Tatsachen. Er verlässt die Welt, in der 
Schuld und Ausgleich, Vergeltung und Ableich gelten. Seine Freude schenkt 
beiden Söhnen ein neues Herz, das Herz dieses Vaters, der sein Leben hingibt, 
damit beide Söhne das ersehnte Leben finden. Er läuft der Versöhnung der 
Brüder voraus. Und damit öffnet er auch ihnen eine neue Lebenswelt: Er blickt 
auf das, was jetzt werden kann aus der Festfreude. Er vertraut den Söhnen, 
dass sie diesen Weg finden werden. Dass sie sich mitnehmen lassen, wenn er 
beiden eine neue Zukunft eröffnet. 
 
Auch zu uns nach Europa kommen viele Menschen der Suche, wo ihr Leben 
Raum findet. Wie die zwei Brüder mit ganz unterschiedlichen Vorstellungen, 
was gutes Leben ist. Wie der Ältere mögen wir uns fragen: Haben sie denn ein 
Recht auf unser Erbe? – auch wenn sie gewiss nicht so selbstverschuldet in Not 
geraten sind wie der Jüngere. Aber auch uns läuft uns Gottes Freude voraus auf 
gutes Leben hin. Uns beiden verdreht er den Kopf, wenn wir merken, dass 
seine Versöhnung uns beiden gilt. Das macht es nicht einfacher, eine 
gemeinsame Zukunft zu finden. Die, die von hier sind, und die, die kommen, 
sind beide eingeladen, die vorauslaufende Freude des Vaters zu teilen, die 
keinen Moment in Frage stellt, dass ein gutes gemeinsames Leben möglich ist. 
Wie die Brüder haben wir die Wahl. Wie die Brüder werden wir anfangen 
müssen, das Leben des andern zu entdecken. Werden in vielem anstossen, 
wenn es ins Alltägliche geht. Werden miteinander trauern über Unrecht, das 
wir getan und erfahren haben. Aber es ist eine ernste Wahl: Wenn sich der 
ältere Bruder nicht einlässt auf das Leben mit seinem Bruder, wird er auch 
nicht mit dem Vater leben können, der seine Freude an Versöhnung über alles 
stellt. Er wird die Welt seines Vaters nicht entdecken. 
 
"Gott hat die Welt mit sich versöhnt, indem er den Menschen ihre 
Verfehlungen nicht anrechnete", schreibt Paulus. Schuld nicht anrechnen 



 4 

bedeutet nicht, über das hinwegsehen, was geschehen ist. Auch die müssen 
Gerechtigkeit erfahren, denen Unrecht getan wurde. Es bedeutet, den 
Schuldigen nicht gefangen zu halten in dem, was geschehen ist. Aber auch, dass 
den Opfern von Gewalt und Unrecht Zukunft und neues Leben geschenkt wird 
– in diesem Leben, und über dieses Leben hinaus. Vergebung ist ein kreativer 
Akt auf die Zukunft hin: Sie setzt darauf, dass wir zusammen einen neuen Weg 
beschreiten können, der uns in die gute Zukunft Gottes führen wird. Das 
Grauenhafte, das wir Menschen uns antun, wird Gott nicht daran hindern, uns 
aus blockierten Beziehungen herauszuholen und uns neue, gemeinsame 
Zukunftsräume zu eröffnen: Dass auch ein schuldbeladenes Leben eine Zukunft 
hat, die anderen zugutekommt. Dass wir alle Teil haben können an Gottes 
Leben, der Welt zugute. Wer sich in diese Hoffnung, ja in diese Tatsache, stellt, 
wird mitgezogen von der Liebe Christi, wie ein Schwimmer in der Aare in diesen 
Strom, der neue Lebensräume öffnet. Das ist das neue Herz, das Gott uns in die 
Brust legt. 
 
Der heutige Sonntag der Einheit der Christen steht im Rahmen des Gedenkens 
der Reformation. Es ist die erste 100-Jahr-Feier, die ökumenisch begangen 
wird. Wir stehen dazu, dass wir in der Vielfalt und Unterschieden die Einheit 
leben wollen, in die Gott seine Kirche stellt. Seine Versöhnung läuft auch uns 
voraus. Wir hinken ihr manchmal hinterher. Wir sind Versöhnte, aber die Wege 
ins versöhnte Miteinander müssen auch gegangen werden.  
Trotzdem: Nach Jahrhunderten von Abgrenzung und scharfer Trennung – und 
da haben auch wir Täufer uns schuldig gemacht – glauben wir wieder daran, 
dass die Kirche im Leben ihrer Vielfalt Zeichen der Versöhnung sein kann. Wenn 
wir erleben, wie die Liebe Christi uns nicht nur zusammenhält, sondern uns 
zueinander hindrängt, wenn wir erleben und zeigen, dass Gräben zwischen 
Glaubensansichten überwunden werden können, dann ist das bei weitem nicht 
nur eine innerkirchliche Angelegenheit. So sind wir Botschafter der 
Versöhnung, das ist ein Zeichen, deutlich und sichtbar wie der Turm des Berner 
Münsters: Gott hat diese Welt nicht nur mit sich versöhnt. Er ist da, mitten 
unter uns, als Kraft und Weg, der uns in die Versöhnung miteinander führt.  
Lassen wir uns zu diesem Fest einladen! 
 

15. Januar 2017 
Jürg Bräker 


