Eidg. Dank-, Buss- und Bettag — Drei Meditationen

1. Danken, in der Riickschau denken

Auch wenn wir haufig vor dem Essen danken, schauen wir im Danken immer zuriick.

Am Tisch danken wir auch nicht fiir ein Essen, von dem wir ja nur ahnen konnen, ob es gut
oder schlecht sein wird, sondern wir danken fiir das, was dem Essen vorangegangen ist: das
Leben und Sterben, das Wachsen und Gedeihen, das Herstellen und Kochen.

,,Denn jedes Geschopf Gottes ist gut und nichts verwerflich, wenn es mit Danksagung genommen wird; denn
es wird geheiligt durch Gottes Wort und durch Gebet.* (1Tim 4,4f)

Doch im Zeitalter von »Lebensmitteldesign« und industrieller »Massenproduktion« miissen
wir uns fragen, ob wir wirklich fiir alles danken kdnnen, was mit unserer Nahrung zu tun hat.
Wenn wir Gott im Dank als Schopfer anerkennen, danken wir dann auch fiir die chemischen
Zusitze, die Massentierhaltung, die Ausbeutung von Arbeitskréften in oder aus billigen Pro-
duktionsldndern, die ungerechte Verteilung von Nahrung in der Welt, usw.?

Auf einmal wird uns bewusst, dass wir im Danken immer auch Denken. Wir schauen zuriick
und anerkennen das Gute vor Gott. Aber im Dank mischt sich auch Ablehnung, Widerstand
und Arger. Wir wiirden wohl viel lieber Lebensmittel konsumieren, fiir die wir Gott ohne
Wenn und Aber danken konnen...

Und vielleicht verpflichtet uns das Danken, insofern wir es nicht gedankenlos tun, dazu, ver-
stiarkt auf Gottes Schopfung und auf Gerechtigkeit zu achten.

Jetzt danken wir aber nicht nur fiir das Essen, sondern hiufig auch fiir Bewahrung, fiir Schutz,
fiir Rettung. Wir sehen aus unserer Perspektive die Hand Gottes in der Geschichte, in unserem
eigenen Leben.

Wir scheuen uns nicht, das Gute auf Gottes Giite zuriickzufiihren. Damit bezeugen wir auch,
dass wir selbst nicht alles in der Hand haben, dass nicht alles machbar ist und dass wir keinen
Uberblick iiber alles haben.

Aber manche Menschen machen daraus einen Umkehrschluss: Wenn ich Gutes erfahre und
Gott dafiir danke, was geschieht, wenn ich nicht Gutes erfahre? Hat Gott sich dann zuriickge-
zogen?

Der leidenden Hiob widerspricht dieser Logik: »Haben wir Gutes empfangen von Gott und
sollten das Bose nicht auch annehmen?« (Hiob 2,10) Das ist fiir mich eine der kiihnsten Ver-
trauensidusserungen in der ganzen Bibel!

Es kommt noch schlimmer: Wenn wir in einer bestimmten Situation Gottes Bewahrung erfah-
ren und dies im Dank bekunden, haben gleichzeitig sehr viele Menschen weltweit grosses



2 Eidg. Dank-, Buss- und Bettag — Drei Meditationen

Leid erfahren. Wir konnten uns fragen: Wieso hat er mich bewahrt und so viele andere nicht?
Ist das nicht sehr egoistisch, Gottes Handeln nur auf sich selbst zu beziehen?

Ich mochte ganz vorsichtig sagen: Ja, in gewisser Weise driickt sich im Dank so etwas wie
Egoismus aus. Es ist der einzelne Mensch, der sich im Augenblick des Dankes als Empfinger
von Gottes Wohltaten sieht. Im Alten Testament erklingt sehr hdufig der Dank fiir die Rettung
aus Agypten. Die dgyptischen Viter und Miitter, die ihre Erstgeborenen beweinten, hatten si-
cherlich keinen Anlass zum Dank. Das ist die Kehrseite der Geschichte.

Aber der Dank ist nicht Ausdruck einer abstrakten Theorie tiber Gott und die Welt, sondern
zunichst nur Ausdruck tief empfundener Freude:

Psa. 28:7 Der HERR ist meine Stirke und mein Schild; auf ihn hofft mein Herz, und mir ist geholfen. Nun
ist mein Herz frohlich, und ich will ihm danken mit meinem Lied.

Genauso wenig wie der Sieger eines sportlichen Wettbewerbs in seiner Freude an die Trauer
der Verlierer denkt, blicken dankende Menschen allzu fern um sich selbst herum.

So wichtig es ist, Dankbarkeit zu empfinden und diese auszudriicken, wir konnen im person-
lichen Dank blind werden fiir die fremden Note. Wenn wir aber unsere Augen offen halten,
dann konnen wir danken, ohne unser Zweifel, Unverstindnis und Klagen zu unterdriicken.

Vergessen wir also beim Danken das Denken nicht!

Dankgebet

2. Busse

Wenn wir denkend zuriickschauen, haben wir nicht nur Anlass zum Danken, sondern manch-
mal auch zur Reue, zur Busse, zur Umkehr.

Als Kind und Jugendlicher wurden wir héufig in Evangelisationen gedringt, unsere Siinden
zu bereuen, wirklich einzusehen, dass wir Siinder sind. Ich dachte immer, ich miisste ein ganz
besonders erdriickendes Gefiihl meiner miserablen Lage spiiren, um wirklich vor Gott zu
Staub zu werden, komplett zusammenzubrechen.

Mir scheint heute, dass sich Selbsterniedrigung und Busse hier seltsam vermischt haben. Jeder
denkende und halbwegs kritische Mensch sollte Reue oder Busse als die natiirlichste Sache
der Welt empfinden. Man miisste wirklich dem Wahnsinn nahe sein, wenn man behaupten
wiirde, immer und zu jeder Zeit das richtige Wort gesagt, das richtige Mass gefunden und die
richtige Entscheidung zu haben.

Nein! Ein niichterner Riickblick wird uns immer viele Momente vor Augen fithren, an denen
wir das gute Ziel verfehlt haben. Wir konnen vielleicht manches, was uns heute schwer fillt,
auf solche Verfehlungen zuriickfithren und uns im Nachhinein noch dariiber drgern.



2. Busse 3

Auch wenn es uns schwer fillt: Wir tragen fiir vieles Verantwortung in unserem Leben, wir
sind sogar haftbar fiir das, was wir tun und manchmal auch fiir das, was zu tun unterlassen.
Wir stehen damit als handelnde Menschen nicht nur vor unseren Mitmenschen, vor dem Ge-
setz, sondern auch vor Gott.

Obwohl die Begriffe »Reue«, »Busse« oder »Bekehrung« hdufig missbraucht worden sind,
erscheint mir heute »Busse« als eine der niichternsten und aufrichtigsten Formen der Selbst-
einschitzung. Wir brauchen dazu wirklich keinen volligen Zusammenbruch, sondern einen
realistischen Umgang mit unseren menschlichen Irrtiimern.

Busse bleibt aber nicht bloss bei der Riickschau. Sie ist in der Bibel nicht einfach ein Gefiihl
der Unzufriedenheit, der Abscheu, des Schmerzes oder des Bedauerns. Judas, z.B. bereute,
was er getan hatte; dennoch fand er keinen anderen Ausweg der Schuldbewiltigung als den
Freitod.

Johannes der Tdufer forderte in seiner BuBpredigt die religiosen Fiihrer auf, sie sollen Taten
bringen, die der Busse wiirdig sind.

Der Zollner Zachius (Lk 19,1-10) gibt ein eindriickliches Zeugnis von Busse und Praxis. Er
war durch seine betriigerische Steuereintreibung reich geworden, galt aber fiir die Frommen
als ein hoffnungslos verlorener Siinder. Als er mit Jesus am Tisch sass, »bekehrte« er sich. Er
stand nicht auf und legte ein Siindenbekenntnis ab, oder fiel heulend zu Boden. Nein, er sagte
einfach: »Herr, die Hilfte meiner Giiter gebe ich den Armen und jeden, den ich betrogen ha-
be, zahle ich die Schuld vierfach zuriick.« (19,8) Daraufhin sagte Jesus: »Heute ist die Ret-
tung in dieses Haus gekommen!«

Das ist titige Busse. Sie ist nicht nur riickwértsgewandt, sondern auch nach vorne ausgerich-
tet. In diesem Sinne sagt Jesus: »Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, so wer-
det ihr nicht in die Gottesherrschaft eingehen.« (Mt 18,3)

Es geht grundsitzlich um eine umfassende Neuorientierung des Lebens. Es kann eine radikale
Lebenswende sein, oder ein Neuanfang, aber meistens ist es ein Zuriickgehen zu den Wurzeln
des Lebens.

Busse oder Bekehrung ist daher auch keine isolierte einmalige Entscheidung, sondern eine
Lebenshandlung. Wir sind als Menschen, die in Jesus nachfolgen, zur stindigen Erneuerung
eingeladen. Wenn wir also von »Busse«, »Bekehrung« oder »Reue« sprechen, sprechen wir
nicht nur davon, wie man Christ wird, sondern auch davon, wie man Christ bleibt.

BuBgebet

»Lieber Vater im Himmel, wir bekennen unsere Schuld vor Dir.

Wir haben oft weit unter den Mdéglichkeiten gelebt, die Du uns erdffnet hast,

wir haben oft die Liebe nicht gelebt, zu der Du uns stiarken willst,

wir haben oft unseren Mitmenschen nicht gesehen, hinter dessen Schicksal Du Dich verbirgst,
wir sind oft mit unserer Passivitidt und Gleichgiiltigkeit mit schuldig an der Ungerechtigkeit
und dem Elend anderer geworden.

Aber wir kommen zu Dir in der festen Zuversicht, dass Du uns erhorst.

Vergeb’ uns unsere Schuld, damit wir Kraft zum Leben schopfen.

Wir beten im Namen Deines Sohnes. Amen!«



4 Eidg. Dank-, Buss- und Bettag — Drei Meditationen
Das Gebet — Leben vor Gott

Dank schaut zuriick auf das Gute, Busse schaut zuriick auf das Schlechte, um die Zukunft po-
sitiv zu dndern; das Gebet schaut auf alles: Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft. In gewisser
Weise ist das Gebet zeitlos.

Freude und Leid, Vertrauen und Zweifel, Dank und Klage, Genugtuung und Reue — alles
kann sich im Gebet zur Sprache bringen. Dabei bewegen wir uns im Gebet immer auch am
Rand unserer Wirklichkeit. Wir reden mit dem Unsichtbaren, wir analysieren unser Leben in
Gegenwart des Unfassbaren. In jedem Gebet schwingt daher immer auch etwas Unendliches,
etwas Unaussprechliches.

Jeder von uns hat seine eigene Geschichte mit dem Gebet. Mich selbst haben in meiner frithen
Jugend die grossen Glaubenshelden mit ihrem Gebetsleben beeindruckt; Menschen, die ganz
frith morgens aufstanden, um lange und insténdig zu beten. Im Gebet gab Gott diesen Men-
schen Anteil an seiner unendlichen Kraft; und je mehr sie beteten, umso wirkungsvoller wur-
de ihr christliches Zeugnis und umso stérker ihr innerer Freude. Das zumindest dachte ich!

Lange Zeit habe ich das Gebet irrtiimlicherweise zu einer olympischen Disziplin gemacht: Je
langer, umso besser. Das wire eine Geistlichkeit, die sich mit der Stoppuhr messen liesse!
Immer wieder wollte ich in die Fussstapfen der grolen Glaubenshelden treten und versuchte
frith morgens zum Gebet aufzustehen, bis aus der ,,stillen Zeit* wirklich eine stille Zeit wurde.

Dieser Gebetskrampf 16ste sich etwas durch einige schone Texte aus der Bibel:

Mt 6,7: »Wenn ihr aber betet, sollt ihr nicht plappern wie die Heiden; denn sie meinen, dass sie um ihres vie-
len Redens willen erhort werden. «

Mk 12,38-40: »Hiitet euch vor den Schriftgelehrten, ... welche die Hauser der Witwen verschlingen und zum
Schein lange Gebete halten. Sie werden ein schweres Gericht empfangen. «

Pred 5,1-2: »Sei nicht vorschnell mit deinem Mund, und dein Herz eile nicht, ein Wort vor Gott hervorzu-
bringen! Denn Gott ist im Himmel, und du bist auf der Erde; darum seien deine Worte wenige. Denn bei viel
Geschiftigkeit kommt der Traum und bei vielen Worten torichte Rede.«

Der Weisheitslehrer des alten Israel spricht sehr besonnen: Fiir ihn ist Gott nicht einfach der
Kumpel von Nebenan, den man einfach alles erzéhlen kann. Vielmehr sollte man sich be-
wusst sein, dass man mit dem Vater im Himmel redet. Hier reichen auch wenig Worte!

Die Vorstellung, dass das lange Beten wirkungsvoller ist grenzt m.E. an Aberglauben, dass
durch das Wiederholen bestimmter Formeln oder des Namens Jesu das Gebet besonders
kraftvoll sein wird. Wir sollten uns davon unbeeindruckt lassen und uns auf das einfache und
schlichte Beten zuriickbesinnen; uns freimachen von allem Zeit- und Leistungsdruck.

Das Gebet ist keine Leistung, sondern Ausdruck einer Beziehung zum lebendigen Gott. Beim
Gebet geht es nicht darum, Gott iiber etwas zu informieren, was er nicht bereits weiss, um ihn
zu etwas zu bewegen, was er nicht will. Mt 6,8 versichert uns: »Euer Vater weil}, was ihr be-
notigt, ehe ihr ihn bittet. «

Beten ist aber keine Form des Informierens oder des Uberzeugens, sondern schlicht und er-
greifend Ausdruck jenes tiefen Vertrauens gegeniiber dem Vater im Himmel. »Wen habe ich
im Himmel?« (Ps 73,25)



Das Gebet — Leben vor Gott 5

Deswegen ist Beten immer auch ein Eingestindnis an die eigenen Begrenzungen. Wir haben
nicht immer den Weitblick, um richtig zu planen; nicht immer die Weisheit, um richtig zu
entscheiden; nicht immer die Kraft, um Pldne zu verwirklichen.

Mit unserem Gebet dndern wir daher nicht Gott, sondern zunichst unsere eigene Einstellung.
Darum ist die »Wirkung« des Gebets nicht abhéngig von unserer Redegewandtheit oder einer
bestimmten inneren Gemiitsverfassung. Das Gebet als Ausdruck des Vertrauens respektiert
Gottes Freiheit, zu handeln.

Gemeinsames Unservater

Abschliessendes Segensgebet

Schopfergott, segne uns die Erde, auf der wir stehen.
Bruder Jesus, segne uns den Weg, den wir gehen.
Vollender Geist, segne uns das Ziel, fiir das wir leben.

Du, Gott des Lebens, segne uns auch, wenn wir ruhen.
Segne uns das, was unser Glaube sucht.

Sege uns das, was unsere Liebe braucht.

Segne uns das, worauf unsere Hoffnung ruht.

Lass Frieden erfiillen unsere Herzen, unsere Erde, unser Leben!
Amen!



