
Seinen Spuren Folgen – Eine Predigt zu 1Petr 2,18-25 

So., 1. Juli 2007, Mennoniten-Gemeinde Bern (M. Mayordomo) 
 
Hinführung 
 
Spuren sind etwas Faszinierendes – sie sind zugleich Zeichen von Abwesenheit und von An-
wesenheit. Sie lassen sich entdecken, deuten und verfolgen. Sie sind ein Hinweis auf etwas 
Vergangenes und zeigen auf, in welche Richtung man sich in Zukunft bewegen soll. Spuren 
müssen jedoch immer gedeutet werden: Manche sind einfacher und manche schwerer zu le-
sen.  
 Fußabdrücke im nassen Sand sind z.B. ein einfacher Hinweis auf einen Spaziergänger. 
Schwerer wird es allerdings, wenn wir anhand der Abdrücke herausfinden wollen, wie schwer 
der Spaziergänger ist. Noch schwerer zu deuten sind die Spuren, die unterschiedliche Tierar-
ten auf dem Sand oder im Schnee hinterlassen. 

Ich bin einmal am frühen Morgen bei einem Strandspaziergang einer seltsames Spur im Sand gefolgt: 
Eine ganz leichte, 3-cm-breite Furche im Sand mit unregelmässigen kleinen Löchern links und rechts 
davon. Ich konnte mir kein Tier vorstellen, dass eine solche Spur hinterlässt. Am Ende meiner Suche 
fand ich zwei Mistkäfer, die gemeinsam versuchten eine viel zu grosse Mistkugel durch den halben 
Strand zu rollen. 

So ist das mit den Spuren: Sie weisen auf Abwesendes hin, sie werfen Fragen auf, laden dazu 
ein, Schlüsse zu ziehen, und lassen sich verfolgen.  
 Im Hinblick auf Gott sehen viele Menschen Spuren seiner Anwesenheit; z.B. in der Natur, 
in Musik und Kunst, oder in Gesten der Mitmenschlichkeit, der Liebe und der Versöhnung. 
Auch Jesus von Nazareth ist nicht anwesend. Er hat jedoch Spuren im Leben der Glaubenden 
hinterlassen.  

• So erinnern wir uns mit dem Abendmahl an sein letztes Mahl und lassen Brot und 
Kelch zu Spuren seiner abwesenden Anwesenheit werden.  

• Wir lesen die Evangelien, welche die vielfältige Erinnerung der frühen Kirche an ihn 
festhalten. Alle Erzählungen und Worte sind Spuren seiner abwesenden Anwesenheit.  

Es gibt aber eine Spur, die noch tiefer geht: Jesus hat mit seinem Leben und Sterben ein Zei-
chen gesetzt, wie ein Leben unter Gottes Herrschaft aussehen kann. Hingabe an Gott und an 
die Menschen, der äußerste Verzicht auf Recht, Ehre und Gewalt gehören zu den Spuren, die 
er in der Geschichte der Welt und der Erinnerung der Gemeinde hinterlassen hat. Wir können 
nicht mehr Jesus physisch nachfolgen, aber wir können dieser Spur folgen. 
 
Zum Hintergrund 
 
Wie das praktisch aussehen kann, möchte ich anhand eines Textes aus dem 1. Petrusbrief zei-
gen. Es handelt sich um praktische Anweisungen an christliche Sklaven und Sklavinnen. Zu-
erst sind aber einige Bemerkungen zu ihrer sozialen Lage nötig: 

• Sklaven und Sklavinnen waren in der Antike in allen Lebensbereichen gegenwärtig, 
auf den Feldern, in den Minen, in den Spielarenen und v.a. in den Haushalten. 



2  

• Sie hatten keinen eigenen Rechtsstatus. Sie waren sogar nach der Anschauung vieler 
Philosophen keine Menschen im eigentlichen Sinne, sondern gehörten zum Besitz des 
Hausherren wie Ziegen oder Schafe. 

• Ehen zwischen Sklaven und Sklavinnen waren rechtlich nicht gültig, die Kinder ge-
hörten nicht ihnen, sondern zum Besitz des Hausherren. Sie konnten rechtlich auch 
nicht erben oder eigenes Geld verwalten. 

• Ihre Lebensqualität war ganz und gar vom Wohlwollen ihrer Herren abhängig. Diese 
konnten sie schlagen, foltern, verkaufen oder auch freundlich und mild mit ihnen um-
gehen, ihnen eigene Ehre zugestehen und sogar freilassen. 

• Doch die meisten Sklaven und Sklavinnen waren Brutalität und Willkür ausgesetzt. 
Flucht oder gewaltsame Rebellionen bis hin zur Ermordung schlechter Herren kamen 
nicht selten vor. 

 
Wie sieht Christusnachfolge angesichts der miserablen sozialen Lage von Sklaven und Skla-
vinnen aus? Wie sind sie der Spur des Gekreuzigten konkret gefolgt? Zwei Aspekte sind von 
vornherein auffällig: 
 1. Der 1. Petrusbrief (wie überhaupt das Neue Testament) spricht christliche Sklaven und 
Sklavinnen direkt als verantwortliche Subjekte an. Damit wird ihnen etwas zugetraut, das in 
der antiken Welt durchaus umstritten war, nämlich ob Sklaven und Sklavinnen über ein mora-
lisches Urteil verfügen. 
 2. Der 1. Petrusbrief (wie überhaupt das Neue Testament) unterscheidet nicht zwischen ei-
ner niederen Moral für Sklaven und Sklavinnen und einer höheren Moral für Freie. Ihnen 
wird mit gleicher Radikalität die Christusnachfolge zugemutet wie allen anderen Christen und 
Christinnen. Sie sind kein Vieh und keine Menschen zweiter Klasse, sondern freie Söhne und 
Töchter Gottes. 
 
Textauslesung 
 
Kommen wir nun zu den Anweisungen des 1. Petrusbriefes: 
 
2,18 Ihr Haussklaven, ordnet euch in aller Furcht den Herren unter,  
   nicht allein den guten und milden,  
   sondern auch den verkehrten. 
 
Kein Text des Neuen Testaments ruft Sklaven und Sklavinnen dazu auf, gegen das System zu 
rebellieren oder es irgendwie zu boykottieren. Wir finden hier also nichts auf den ersten Blick 
Ungewöhnliches: Genauso wie das Verhältnis von Frauen zu Männern oder Untergebenen zur 
Obrigkeit wird hier die Einordnung in die gegebenen Hierarchien geboten. 

Die Hierarchie zwischen Herren und Sklaven ist dabei ebenso wenig »gottgewollt« wie die zwischen 
Mann und Frau oder einem absoluten Staat und Untergebenen. Wir können an dieser Stelle durchaus 
dankbar auf die relative Freiheit der modernen Demokratien schauen! 

Die Anweisung ist sehr deutlich: Unterordnung ist nicht nur dann geboten, wenn es leicht 
fällt, wenn der Herr gut und mild ist. Sondern sie gilt auch und gerade dann, wenn man als 
Sklave einem bösen, brutalen und ungerechten Herrn ausgeliefert ist. 
 
Das klingt zwar sehr unbarmherzig, aber wir müssen uns fragen: Welche Möglichkeiten hat-
ten Sklaven und Sklavinnen realistischerweise, um sich gegen böse Herren zur Wehr zu set-
zen? Wenn wir Gewalt ausschliessen? – Keine! 
 



  3 

Es geht um eine Haltung, die aus tiefster innerer Überzeugung erwächst und deswegen nicht 
von den konkreten »Arbeitsbedingungen« abhängig ist. Wenn wir die Verse davor betrachten, 
fallen einige Aspekte ins Auge: 

15 Denn so ist es der Wille Gottes, dass ihr durch Gutestun die Unwissenheit der unverständigen Menschen 
zum Schweigen bringt: 16 als Freie und nicht als solche, die die Freiheit als Deckmantel der Bosheit haben, 
sondern als Sklaven Gottes. 17 Erweist allen Ehre; liebt die Geschwister; fürchtet Gott; ehrt den König. 

Was also auf den ersten Blick als pure Anpassung an die bestehenden Verhältnisse erscheint, 
verfolgt andere Ziele: 

• Erstens: Aufgabe der Glaubenden in der Welt ist: Gutestun. Dabei ist es völlig gleich-
gültig, ob es uns leicht fällt oder ob wir durch das Gute das Böse verändern können. 
Im Herzen christlicher Ethik ruht die tiefe Überzeugung, dass das Gute um seiner 
selbst Willen getan wird: Es ist ein Zeichen für die Welt. Christen und Christinnen 
kalkulieren nicht das Risiko, sie erwägen nicht den Nutzen, sie entwerfen keine strate-
gischen Ziele – sie sind Gewissens- und Überzeugungstäter. Deswegen ist die Nach-
folge auf lange Sicht auch so brisant und so unbequem. 

• Zweitens: Alle Glaubenden handeln als freie Menschen in einer ungerechten Welt. Sie 
unterstehen keiner irdischen Hierarchie, keinem Staat, keinen Herren… Wenn sie sich 
also in die Hierarchien der Welt einfügen, dann tun sie das freiwillig, um innerhalb 
ungerechter Strukturen eine Spur der Güte Gottes zu legen. Innerlich sind auch die 
christlichen Sklaven und Sklavinnen frei. 

• Drittens: Sie sind freie Menschen als »Sklaven Gottes«. Deswegen haben sie keine 
bedingungslose Ehrfurcht vor dem König oder vor den Herren, sondern einzig und al-
leine Gott gegenüber. Häufig haben die Machthaber die Gottesfurcht missbraucht, um 
die Menschen willfährig zu machen. Aber in Wirklichkeit ist die unbedingte Ehrfurcht 
vor Gott eine Befreiung von allen Ansprüchen in der Welt. Wenn wir Gott als Herren 
anrufen, dann stellen wir automatisch alle Menschen, Strukturen und Ideologien, die 
Macht über uns beanspruchen, in Frage! Die Täufer wussten schon sehr früh, dass 
man Gott eher gehorchen muss als dem Staat.  

 
Christen und Christinnen sind also freie Menschen, die sich in der Bindung an Gott ganz dem 
Guten hingeben. Weil das so ist, gelten die Anweisungen an die Sklaven und Sklavinnen im 
1. Petrusbrief auch allen Glaubenden. 
 
19   Denn das ist Gnade,  
wenn jemand um des Gewissens vor Gott willen Leiden erträgt, indem er Unrecht leidet. 
20   Denn was für ein Ruhm ist es,  
wenn ihr, indem ihr sündigt und geschlagen werdet ausharrt?  
Wenn ihr aber, indem ihr Gutes tut und leidet, ausharrt, 
  das ist Gnade bei Gott.  

 
Die Einordnung in bestehende Unrechtsverhältnisse läuft immer darauf hinaus, dass Christen 
und Christinnen leiden werden. Es geht hier nicht um die individuellen Leiden, die jeden 
Menschen durch Schicksalsschläge treffen können. Es geht hier um das Erleiden von Unrecht.  
 
Es gibt keinen Text in der Bibel, der das Leiden verherrlicht oder der uns dazu aufruft, es zu 
suchen. Aber wenn wir von Nachfolge und von gewaltlosem Widerstand reden, dann müssen 
wir die Möglichkeit des ungerechten Leidens ganz realistisch ins Auge fassen. Das Martyrium 
kann die letzte Stufe der Wehrlosigkeit sein – auch das ist eine Spur in unserer täuferischen 
Geschichte. 
 



4  

Der erste Petrusbrief blickt noch nicht auf Christenverfolgungen durch den römischen Staat. 
Es geht vielmehr um soziale Ausgrenzung, Ehrverletzungen und Verleumdungen von Chris-
ten und Christinnen. Aufgrund ihres Glaubens finden sie sich ganz am Rand der Gesellschaft 
wieder. Sie leben in der Welt wie Fremde, wie Wanderer auf dem Weg in eine andere Heimat. 
Gerechtes Leiden stellt keinen besonderen Ruhm dar; aber ungerechtes Leiden ist eine beson-
dere Gnade bei Gott. Es geht hier nicht um die Anerkennung von Ehre durch die Gesellschaft, 
sondern einzig und allein durch Gott – nicht weil das Leiden gut wäre, sondern weil im un-
gerechten Leid die Verbundenheit mit Jesus zum Ausdruck kommt. 
 
21   Denn hierzu seid ihr berufen worden; denn auch Christus hat für euch gelitten  
und euch ein Beispiel hinterlassen, damit ihr seinen Fußspuren nachfolgt;  
22  der keine Sünde getan hat, noch ist Trug in seinem Mund gefunden worden,  
23  der,  geschmäht,  nicht wieder schmähte,  
   leidend,   nicht drohte,  
 sondern sich dem übergab, der gerecht richtet;  
24  der unsere Sünden an seinem Leib selbst  
an das Holz hinaufgetragen hat,  
  damit wir, den Sünden abgestorben, der Gerechtigkeit leben;  
 durch dessen Striemen ihr geheilt worden seid.  

 
Heute herrscht ein Mythos vor: Der Mythos der erlösenden Gewalt. Mit Gewalt lässt sich das 
Böse besiegen, Rache ist eine legitime Form ein Unrecht aus der Welt zu schaffen. Filme er-
zählen uns diesen Mythos in unzähligen Varianten. Und viele Historiker deuten die Geschich-
te in diesem Sinne. 
 
Der 1. Petrusbrief nimmt jedoch die hochgradig ungerechte, ja unmenschliche Situation von 
christlichen Sklaven und Sklavinnen zum Anlass, um diesen Mythos etwas entgegenzusetzen; 
nicht irgendeinen anderen Mythos, sondern die Geschichte Jesu. 
 
Das ist nicht eine Geschichte der erlösenden Gewalt, sondern des gewaltlosen Leidens für die 
Anderen. Die Spuren, die Jesus hinterlassen hat, sind die Erinnerung an seinen Verzicht auf 
Rache und Gewalt: Er wurde ausgelacht und verhöhnt, doch schlug er nicht zurück. Die Pas-
sionsgeschichte aller vier Evangelien unterstreicht diesen völligen Verzicht auf Rache. Er litt, 
aber er sprach keine Drohungen aus. Das entspricht seinen Anweisungen in der Bergpredigt. 
Darauf gründet auch unsere eigene Spur der Gewaltlosigkeit... 
 
 
Anwendung 
 
Was in diesem Text zum Ausdruck kommt, ist für mich eine besondere Herausforderung: 
Völlige Hingabe an Gottes Gerechtigkeit erfordert, dass wir von eigenen Ansprüchen auf Eh-
re und Macht absehen. Das sind die Fußspuren Jesu in unserem Leben! 
 Das klingt schön – und es sagt sich leicht, aber der 1. Petrusbrief buchstabiert diese Hal-
tung bis in den Lebensalltag von Sklaven und Sklavinnen. Unser Arbeitsalltag ist demgegen-
über unvergleichbar, auch unsere gesellschaftliche Akzeptanz als Täufer ist gegenüber frühe-
ren Jahrhunderten um vieles besser.  
 Wir haben zudem in unserer Zivilgesellschaft – Gott sei Dank! – viele Möglichkeiten, ge-
waltlos gegen Unrecht vorzugehen. Die Bibel will nicht sagen, dass wir alles hinnehmen sol-
len. Aber, vor die Alternative gestellt zwischen Gewalt und Gewaltlosigkeit, zwischen Un-
recht zufügen und Unrecht leiden, ist die Antwort eindeutig: Lieber leiden als Gewalt. In der 
Hierarchie der Werte steht Gewaltlosigkeit über dem persönlichen Freiheitsrecht. 



  5 

 Unser Arbeitsalltag ist zwar nicht mit dem von Sklaven und Sklavinnen zu vergleichen, 
aber er bietet sehr viele kleinere und größere Gemeinheiten und Ungerechtigkeiten, die uns 
verletzten können. Es ist normal, auf Demütigungen mit Aggression zu reagieren, egal ob die-
se Reaktion physisch oder rein sprachlich ist. Andere etwas verleumden, ein bisschen gegen 
sie intrigieren, hier und da ihren Schaden suchen, sie subtil beleidigen, ihnen durch die Blume 
drohen, leichte Vergeltung üben… es gibt unzählige Formen stiller Gewalt gegen unsere 
Mitmenschen. Und immer nährt uns der Gedanke, dass wir im Recht sind, auf Ungerechtig-
keit mit Unrecht zu reagieren.  
 Der 1. Petrusbrief mutet uns ein Verhalten im Alltag zu, das ungerechtes Leiden trotz un-
serer Güte und Milde in Kauf nimmt. Wie weit wir diesen Spuren des Gekreuzigten folgen 
wollen, das bleibt uns überlassen. Möge Gott uns dabei helfen! 


