Seinen Spuren Folgen — Eine Predigt zu 1Petr 2,18-25

So., 1. Juli 2007, Mennoniten-Gemeinde Bern (M. Mayordomo)
Hinfiihrung

Spuren sind etwas Faszinierendes — sie sind zugleich Zeichen von Abwesenheit und von An-
wesenheit. Sie lassen sich entdecken, deuten und verfolgen. Sie sind ein Hinweis auf etwas
Vergangenes und zeigen auf, in welche Richtung man sich in Zukunft bewegen soll. Spuren
miissen jedoch immer gedeutet werden: Manche sind einfacher und manche schwerer zu le-
sen.

FuBabdriicke im nassen Sand sind z.B. ein einfacher Hinweis auf einen Spazierginger.
Schwerer wird es allerdings, wenn wir anhand der Abdriicke herausfinden wollen, wie schwer
der Spaziergéinger ist. Noch schwerer zu deuten sind die Spuren, die unterschiedliche Tierar-
ten auf dem Sand oder im Schnee hinterlassen.

Ich bin einmal am frithen Morgen bei einem Strandspaziergang einer seltsames Spur im Sand gefolgt:
Eine ganz leichte, 3-cm-breite Furche im Sand mit unregelmissigen kleinen Lochern links und rechts
davon. Ich konnte mir kein Tier vorstellen, dass eine solche Spur hinterldsst. Am Ende meiner Suche
fand ich zwei Mistkifer, die gemeinsam versuchten eine viel zu grosse Mistkugel durch den halben
Strand zu rollen.

So ist das mit den Spuren: Sie weisen auf Abwesendes hin, sie werfen Fragen auf, laden dazu
ein, Schliisse zu ziehen, und lassen sich verfolgen.

Im Hinblick auf Gott sehen viele Menschen Spuren seiner Anwesenheit; z.B. in der Natur,
in Musik und Kunst, oder in Gesten der Mitmenschlichkeit, der Liebe und der Versohnung.
Auch Jesus von Nazareth ist nicht anwesend. Er hat jedoch Spuren im Leben der Glaubenden
hinterlassen.

e So erinnern wir uns mit dem Abendmahl an sein letztes Mahl und lassen Brot und
Kelch zu Spuren seiner abwesenden Anwesenheit werden.
e Wir lesen die Evangelien, welche die vielfiltige Erinnerung der frithen Kirche an ihn
festhalten. Alle Erzdhlungen und Worte sind Spuren seiner abwesenden Anwesenheit.
Es gibt aber eine Spur, die noch tiefer geht: Jesus hat mit seinem Leben und Sterben ein Zei-
chen gesetzt, wie ein Leben unter Gottes Herrschaft aussehen kann. Hingabe an Gott und an
die Menschen, der duBerste Verzicht auf Recht, Ehre und Gewalt gehéren zu den Spuren, die
er in der Geschichte der Welt und der Erinnerung der Gemeinde hinterlassen hat. Wir konnen
nicht mehr Jesus physisch nachfolgen, aber wir kénnen dieser Spur folgen.

Zum Hintergrund

Wie das praktisch aussehen kann, mochte ich anhand eines Textes aus dem 1. Petrusbrief zei-
gen. Es handelt sich um praktische Anweisungen an christliche Sklaven und Sklavinnen. Zu-
erst sind aber einige Bemerkungen zu ihrer sozialen Lage notig:
e Sklaven und Sklavinnen waren in der Antike in allen Lebensbereichen gegenwirtig,
auf den Feldern, in den Minen, in den Spielarenen und v.a. in den Haushalten.



¢ Sie hatten keinen eigenen Rechtsstatus. Sie waren sogar nach der Anschauung vieler
Philosophen keine Menschen im eigentlichen Sinne, sondern gehorten zum Besitz des
Hausherren wie Ziegen oder Schafe.

¢ Ehen zwischen Sklaven und Sklavinnen waren rechtlich nicht giiltig, die Kinder ge-
horten nicht ihnen, sondern zum Besitz des Hausherren. Sie konnten rechtlich auch
nicht erben oder eigenes Geld verwalten.

e Thre Lebensqualitit war ganz und gar vom Wohlwollen ihrer Herren abhingig. Diese
konnten sie schlagen, foltern, verkaufen oder auch freundlich und mild mit ihnen um-
gehen, ihnen eigene Ehre zugestehen und sogar freilassen.

e Doch die meisten Sklaven und Sklavinnen waren Brutalitit und Willkiir ausgesetzt.
Flucht oder gewaltsame Rebellionen bis hin zur Ermordung schlechter Herren kamen
nicht selten vor.

Wie sieht Christusnachfolge angesichts der miserablen sozialen Lage von Sklaven und Skla-
vinnen aus? Wie sind sie der Spur des Gekreuzigten konkret gefolgt? Zwei Aspekte sind von
vornherein auffillig:

1. Der 1. Petrusbrief (wie iiberhaupt das Neue Testament) spricht christliche Sklaven und
Sklavinnen direkt als verantwortliche Subjekte an. Damit wird ihnen etwas zugetraut, das in
der antiken Welt durchaus umstritten war, namlich ob Sklaven und Sklavinnen iiber ein mora-
lisches Urteil verfiigen.

2. Der 1. Petrusbrief (wie iiberhaupt das Neue Testament) unterscheidet nicht zwischen ei-
ner niederen Moral fiir Sklaven und Sklavinnen und einer hoheren Moral fiir Freie. Thnen
wird mit gleicher Radikalitét die Christusnachfolge zugemutet wie allen anderen Christen und
Christinnen. Sie sind kein Vieh und keine Menschen zweiter Klasse, sondern freie S6hne und
Tochter Gottes.

Textauslesung

Kommen wir nun zu den Anweisungen des 1. Petrusbriefes:

218 1hy Haussklaven, ordnet euch in aller Furcht den Herren unter,
nicht allein den guten und milden,
sondern auch den verkehrten.

Kein Text des Neuen Testaments ruft Sklaven und Sklavinnen dazu auf, gegen das System zu
rebellieren oder es irgendwie zu boykottieren. Wir finden hier also nichts auf den ersten Blick
Ungewohnliches: Genauso wie das Verhéltnis von Frauen zu Ménnern oder Untergebenen zur
Obrigkeit wird hier die Einordnung in die gegebenen Hierarchien geboten.

Die Hierarchie zwischen Herren und Sklaven ist dabei ebenso wenig »gottgewollt« wie die zwischen
Mann und Frau oder einem absoluten Staat und Untergebenen. Wir konnen an dieser Stelle durchaus
dankbar auf die relative Freiheit der modernen Demokratien schauen!

Die Anweisung ist sehr deutlich: Unterordnung ist nicht nur dann geboten, wenn es leicht
fillt, wenn der Herr gut und mild ist. Sondern sie gilt auch und gerade dann, wenn man als
Sklave einem bosen, brutalen und ungerechten Herrn ausgeliefert ist.

Das klingt zwar sehr unbarmherzig, aber wir miissen uns fragen: Welche Moglichkeiten hat-
ten Sklaven und Sklavinnen realistischerweise, um sich gegen bose Herren zur Wehr zu set-
zen? Wenn wir Gewalt ausschliessen? — Keine!



3

Es geht um eine Haltung, die aus tiefster innerer Uberzeugung erwichst und deswegen nicht
von den konkreten »Arbeitsbedingungen« abhéngig ist. Wenn wir die Verse davor betrachten,
fallen einige Aspekte ins Auge:

15 Denn so ist es der Wille Gottes, dass ihr durch Gutestun die Unwissenheit der unverstindigen Menschen
zum Schweigen bringt: 16 als Freie und nicht als solche, die die Freiheit als Deckmantel der Bosheit haben,
sondern als Sklaven Gottes. 17 Erweist allen Ehre; liebt die Geschwister; fiirchtet Gott; ehrt den Konig.

Was also auf den ersten Blick als pure Anpassung an die bestehenden Verhiltnisse erscheint,
verfolgt andere Ziele:

e FErstens: Aufgabe der Glaubenden in der Welt ist: Gutestun. Dabei ist es vollig gleich-
giiltig, ob es uns leicht fillt oder ob wir durch das Gute das Bose verdndern konnen.
Im Herzen christlicher Ethik ruht die tiefe Uberzeugung, dass das Gute um seiner
selbst Willen getan wird: Es ist ein Zeichen fiir die Welt. Christen und Christinnen
kalkulieren nicht das Risiko, sie erwigen nicht den Nutzen, sie entwerfen keine strate-
gischen Ziele — sie sind Gewissens- und Uberzeugungstiter. Deswegen ist die Nach-
folge auf lange Sicht auch so brisant und so unbequem.

e Zweitens: Alle Glaubenden handeln als freie Menschen in einer ungerechten Welt. Sie
unterstehen keiner irdischen Hierarchie, keinem Staat, keinen Herren... Wenn sie sich
also in die Hierarchien der Welt einfiigen, dann tun sie das freiwillig, um innerhalb
ungerechter Strukturen eine Spur der Giite Gottes zu legen. Innerlich sind auch die
christlichen Sklaven und Sklavinnen frei.

¢ Dirittens: Sie sind freie Menschen als »Sklaven Gottes«. Deswegen haben sie keine
bedingungslose Ehrfurcht vor dem Konig oder vor den Herren, sondern einzig und al-
leine Gott gegeniiber. Hiufig haben die Machthaber die Gottesfurcht missbraucht, um
die Menschen willfdhrig zu machen. Aber in Wirklichkeit ist die unbedingte Ehrfurcht
vor Gott eine Befreiung von allen Anspriichen in der Welt. Wenn wir Gott als Herren
anrufen, dann stellen wir automatisch alle Menschen, Strukturen und Ideologien, die
Macht iiber uns beanspruchen, in Frage! Die Téufer wussten schon sehr friih, dass
man Gott eher gehorchen muss als dem Staat.

Christen und Christinnen sind also freie Menschen, die sich in der Bindung an Gott ganz dem
Guten hingeben. Weil das so ist, gelten die Anweisungen an die Sklaven und Sklavinnen im
1. Petrusbrief auch allen Glaubenden.

b Denn das ist Gnade,

wenn jemand um des Gewissens vor Gott willen Leiden ertrigt, indem er Unrecht leidet.
2 Denn was fiir ein Ruhm ist es,
wenn ihr, indem ihr siindigt und geschlagen werdet ausharrt?
Wenn ihr aber, indem ihr Gutes tut und leidet, ausharrt,
das ist Gnade bei Gott.

Die Einordnung in bestehende Unrechtsverhéltnisse 1duft immer darauf hinaus, dass Christen
und Christinnen leiden werden. Es geht hier nicht um die individuellen Leiden, die jeden
Menschen durch Schicksalsschlige treffen konnen. Es geht hier um das Erleiden von Unrecht.

Es gibt keinen Text in der Bibel, der das Leiden verherrlicht oder der uns dazu aufruft, es zu
suchen. Aber wenn wir von Nachfolge und von gewaltlosem Widerstand reden, dann miissen
wir die Moglichkeit des ungerechten Leidens ganz realistisch ins Auge fassen. Das Martyrium
kann die letzte Stufe der Wehrlosigkeit sein — auch das ist eine Spur in unserer tduferischen
Geschichte.



4

Der erste Petrusbrief blickt noch nicht auf Christenverfolgungen durch den romischen Staat.
Es geht vielmehr um soziale Ausgrenzung, Ehrverletzungen und Verleumdungen von Chris-
ten und Christinnen. Aufgrund ihres Glaubens finden sie sich ganz am Rand der Gesellschaft
wieder. Sie leben in der Welt wie Fremde, wie Wanderer auf dem Weg in eine andere Heimat.
Gerechtes Leiden stellt keinen besonderen Ruhm dar; aber ungerechtes Leiden ist eine beson-
dere Gnade bei Gott. Es geht hier nicht um die Anerkennung von Ehre durch die Gesellschaft,
sondern einzig und allein durch Gott — nicht weil das Leiden gut wire, sondern weil im un-
gerechten Leid die Verbundenheit mit Jesus zum Ausdruck kommt.

a Denn hierzu seid ihr berufen worden; denn auch Christus hat fiir euch gelitten

und euch ein Beispiel hinterlassen, damit ihr seinen FuBspuren nachfolgt;
2 der keine Siinde getan hat, noch ist Trug in seinem Mund gefunden worden,
B der, geschmiht, nicht wieder schmihte,
leidend, nicht drohte,

sondern sich dem iibergab, der gerecht richtet;
% der unsere Siinden an seinem Leib selbst
an das Holz hinaufgetragen hat,

damit wir, den Stinden abgestorben, der Gerechtigkeit leben;
durch dessen Striemen ihr geheilt worden seid.

Heute herrscht ein Mythos vor: Der Mythos der erlosenden Gewalt. Mit Gewalt ldsst sich das
Bose besiegen, Rache ist eine legitime Form ein Unrecht aus der Welt zu schaffen. Filme er-
zidhlen uns diesen Mythos in unzédhligen Varianten. Und viele Historiker deuten die Geschich-
te in diesem Sinne.

Der 1. Petrusbrief nimmt jedoch die hochgradig ungerechte, ja unmenschliche Situation von
christlichen Sklaven und Sklavinnen zum Anlass, um diesen Mythos etwas entgegenzusetzen;
nicht irgendeinen anderen Mythos, sondern die Geschichte Jesu.

Das ist nicht eine Geschichte der erlosenden Gewalt, sondern des gewaltlosen Leidens fiir die
Anderen. Die Spuren, die Jesus hinterlassen hat, sind die Erinnerung an seinen Verzicht auf
Rache und Gewalt: Er wurde ausgelacht und verhohnt, doch schlug er nicht zuriick. Die Pas-
sionsgeschichte aller vier Evangelien unterstreicht diesen volligen Verzicht auf Rache. Er litt,
aber er sprach keine Drohungen aus. Das entspricht seinen Anweisungen in der Bergpredigt.
Darauf griindet auch unsere eigene Spur der Gewaltlosigkeit...

Anwendung

Was in diesem Text zum Ausdruck kommt, ist fiir mich eine besondere Herausforderung:
Vollige Hingabe an Gottes Gerechtigkeit erfordert, dass wir von eigenen Anspriichen auf Eh-
re und Macht absehen. Das sind die Fullspuren Jesu in unserem Leben!

Das klingt schon — und es sagt sich leicht, aber der 1. Petrusbrief buchstabiert diese Hal-
tung bis in den Lebensalltag von Sklaven und Sklavinnen. Unser Arbeitsalltag ist demgegen-
iber unvergleichbar, auch unsere gesellschaftliche Akzeptanz als Tdufer ist gegeniiber friithe-
ren Jahrhunderten um vieles besser.

Wir haben zudem in unserer Zivilgesellschaft — Gott sei Dank! — viele Moglichkeiten, ge-
waltlos gegen Unrecht vorzugehen. Die Bibel will nicht sagen, dass wir alles hinnehmen sol-
len. Aber, vor die Alternative gestellt zwischen Gewalt und Gewaltlosigkeit, zwischen Un-
recht zufiigen und Unrecht leiden, ist die Antwort eindeutig: Lieber leiden als Gewalt. In der
Hierarchie der Werte steht Gewaltlosigkeit iiber dem personlichen Freiheitsrecht.



Unser Arbeitsalltag ist zwar nicht mit dem von Sklaven und Sklavinnen zu vergleichen,
aber er bietet sehr viele kleinere und groBere Gemeinheiten und Ungerechtigkeiten, die uns
verletzten konnen. Es ist normal, auf Demiitigungen mit Aggression zu reagieren, egal ob die-
se Reaktion physisch oder rein sprachlich ist. Andere etwas verleumden, ein bisschen gegen
sie intrigieren, hier und da ihren Schaden suchen, sie subtil beleidigen, ihnen durch die Blume
drohen, leichte Vergeltung iiben... es gibt unzédhlige Formen stiller Gewalt gegen unsere
Mitmenschen. Und immer néhrt uns der Gedanke, dass wir im Recht sind, auf Ungerechtig-
keit mit Unrecht zu reagieren.

Der 1. Petrusbrief mutet uns ein Verhalten im Alltag zu, das ungerechtes Leiden trotz un-
serer Giite und Milde in Kauf nimmt. Wie weit wir diesen Spuren des Gekreuzigten folgen
wollen, das bleibt uns iiberlassen. Moge Gott uns dabei helfen!



