Gutes von den Bosen lernen —
Eine unmoralische Ritselgeschichte (Lk 16,1-8)

So., 25. Mirz 2007, Mennoniten-Gemeinde Bern (M. Mayordomo)
Einleitung

Von den Geschichten, die Jesus erzihlte, gibt es einige, die besonders ritselhaft sind. Man
mochte sich mit keiner Figur der Geschichte so recht identifizieren; es gibt auch keine klare
moralische Anweisung, kein Benehmen, das sich einfach nachahmen liesse.

Heute soll uns eine auf den ersten Blick »unmoralischen« Geschichte beschiftigen.

Text:

1 Da sprach er auch zu den Jiingern:

Ein reicher Mann hatte einen Vermogensverwalter. Dieser wurde bei ihm beschuldigt, sein Vermogen zu
verschleudern.

2 Darauf liess er ihn rufen und sagte ihm: »Was hore ich da iiber dich? Lege Rechenschaft ab tiber deine
Verwaltungstitigkeit!«

3 Da sagte sich der Vermogensverwalter innerlich: »Was soll ich machen angesichts dessen, dass mir mein
Herr die Verwaltung entziehen wird? Zum Bauarbeiter tauge ich nichts und zu betteln schiame ich mich.

4 Ich weiss, was ich tun werde, damit die Menschen mich in ihre Hiuser aufnehmen, wenn ich von der Ver-
waltung entlassen werde!«

5 Da lies er jeden einzelnen Schuldner seines Herren zu sich kommen und fragte dem ersten:

»Wie viel schuldest du meinem Herrn?« 6 Dieser sagte: »Hundert Fass Ol.« Da sage er zu ihm: »Nimm dei-
nen Schuldschein, setz’ dich schnell hin und schreibe >fiinfzig<!«

7 Dann fragte er einen anderen: »Du nun, wieviel schuldest du?« Dieser sagte: »Hundert Sack Weizen.« Er
sagte: »Nimm deinen Schuldschein und schreibe >achtzig«!«

8 Und der Herr lobte den ungerechten Vermogensverwalter, weil er klug gehandelt hatte. Denn die Kinder
dieses Zeitalters sind kliiger als die Kinder des Lichtes in Bezug auf ihre eigene Generation.

1 Jesus hat bisher vorwiegend mit den jiidischen Fiihrern gesprochen. Jetzt wendet er sich
auch den Jiingern zu. Er erzihlt ihnen eine Geschichte, die in einer Welt spielt, von der sie so
gut wie nichts wissen. Heute wiirden wir von der Hochfinanzwelt reden.

Im Mittelpunkt der Erzdhlung steht ein Vermogensverwalter oder Geschiftsfiithrer. Er hat
Aufgaben in Bezug auf die Fithrung des Hauses und die Verwaltung aller finanziellen Ange-
legenheiten eines reichen Mannes. Der Verwalter in der Geschichte verfiigt iiber alle Rechte
und Pflichten: er kann im Namen seines Auftraggebers Geschifte machen und Vertridge un-
terzeichnen (vgl. V. 6-7). Er geniesst also ein immenses Vertrauen!

Hiufig waren solche Verwalter Sklaven im gehobenen Dienst. Der Verwalter, von dem Jesus
erzihlt, scheint jedoch kein Sklave zu sein. Er rechnet mit seiner Entlassung und plant eigen-
stiandig iiber seine Zukunft. Ein untreuer Sklave wire verkauft oder mit Zwangsarbeit bestraft
worden.



2

Die Krise der Erzéhlung beginnt mit einer anonymen Beschuldigung: Der Verwalter gehe
nicht sachgerecht mit dem Vermogen des Reichen um. Ob die Anschuldigung stimmt, wird
nicht gesagt. Vielleicht hat jemand aus Neid den Verwalter zu Unrecht angeschwirzt. Viel-
leicht ist er unschuldig. Wir wissen es nicht — noch nicht.

2 Der reiche Herr muss natiirlich dem Problem auf den Grund gehen. Er stellt seinen Ver-
walter zur Rede und verlangt von ihm, dass er Rechenschaft von seinen geschiftlichen Tatig-
keiten ablege.

Das ldsst dem Verwalter einige Zeit zum Nachdenken. Hier erdffnen sich fiir den Verlauf der
Erzéhlung zwei Moglichkeiten: Der Verwalter ist unschuldig und legt einen sauberen Ge-
schiftsbericht vor. Oder er ist schuldig und bittet um Vergebung oder um Aufschub der
Riickzahlungen. Von einem Schuldner, dem eine enorm hohe Schuld vergeben wurde, hat Je-
sus schon einmal eine Geschichte erzihlt (Mt 18,25-34).

3 Der Verwalter rechnet fest damit, dass er seine Arbeit verlieren wird. Das macht nun deut-
lich, dass die Anschuldigung ganz offensichtlich zutreffend ist. Statt in Panik zu geraten, ii-
berlegt er, was er erreichen will und denkt sich eine passende Strategie aus.

Er befindet sich in einer Zwickmiihle, da der Verlust des Arbeitsplatzes — damals wie heute —
mit einem betrichtlichen Verlust an gesellschaftlichem Ansehen verbunden war. Anstellun-
gen in der Antike haben mit unserer heutigen Arbeitswelt nicht viel gemeinsam. Der reiche
Mann ist eine Art Patron oder Pate fiir seinen Verwalter. Auf der Basis von Ehre und gegen-
seitiger Abhiéngigkeit tibergibt er ihm seine Geschifte, wobei dieser sich seinen eigenen Ge-
winn erwirtschaften kann (quasi auf Provisionsbasis). Beide profitieren also auf Kosten ande-
rer.

Es scheint keinen ehrenhaften Ausweg zu geben: Als jemand, der wegen Betrug sein Patro-
natsverhiltnis verliert, wird er kaum noch eine Anstellung bekommen. Zu harter leiblicher
Arbeit ist er nicht in der Lage (»graben«). Der letzte Ausweg, das Betteln in der Offentlich-
keit, wire fiir ihn eine allzu groBe Schande. Immerhin hat er ganz oben bei den Grossen und
Michtigen mitgespielt.

Viele Horer und Horerinnen Jesu gehorten wahrscheinlich zu jener Gesellschaftsschicht, die
genau solche Arbeiten verrichten mussten, fiir die sich der Verwalter zu schade ist. Mit Mit-
gefiihl hat diese Figur also wohl kaum zu rechnen. Fiir Jesus und sein Zielpublikum spielt
sich diese Geschichte bei den Reichen »da oben« ab. Die Probleme des Verwalters sind tat-
séchlich nicht die Probleme, die Jesus und seine Nachfolger bewegen.

4 Ein guter, plotzlicher Einfall bringt den Verwalter seinem Ziel néher, ein Leben nach der
Kiindigung zu sichern. Er muss sich Freunde machen, die ihn auch nach der Entlassung in ihr
Haus aufnehmen.

Aus solchen Zweckfreundschaften entwickelt sich vielleicht wieder eine Arbeitsmoglichkeit.
Die Frage ist nur, wie er sich solche Freunde machen will. Offensichtlich hat er bisher keine
Freunde gemacht!

S Er ruft zunichst die Schuldner seines Herren zu sich. Die genannten Schulden sind enorm:
Etwa 37 Hektoliter Ol und iiber 360 Hektoliter Weizen. Die Schuldner sind keine armen
Menschen, sondern gehobene Geschiftsleute.



Es handelt sich nicht um Pachtabgaben von verschuldeten Pichtern, sondern um Grosshandel
mit Waren. Deswegen tauchen auf einmal die Schuldscheine auf.

6-7 Von den vielen Schuldnern, die offensichtlich herbeigerufen werden, greift die Ge-
schichte zwei Beispiele heraus. In beiden Fillen geht der Verwalter identisch vor: Er erldsst
einen Teil der Schuld, indem er die Schuldscheine félscht.

Von hundert Fissern Ol notiert er 50 (50%) und von 100 Sack Weizen erlisst er zwanzig
(20%). Manche Ausleger gehen von Pachtvertrigen mit Wucherzinsen bis zu 50% aus und
vermuten, dass dem reichen Mann durch diesen »Betrug« kein wirklicher Verlust entstehen
wird. Andere schlagen vor, dass der Verwalter jenen Betrag »zuriickgibt«, den er in die eige-
ne Tasche erwirtschaftet hat. Mir kommt es allerdings so vor, als ob solche Auslegungen den
ungerechten Verwalter zu einem aufrichtigen Gutmenschen machen wollen. Die Geschichte
lauft gerade darauf hinaus, dass der Verwalter ungerecht handelt. Er sollte also nicht irgend-
wie geadelt werden: Er hat bisher seinen Auftraggeber betrogen und entzieht sich durch einen
weiteren Betrug der Konsequenzen.

Dass der Verwalter zum Wohl seiner Mitmenschen »betriigt«, ist zwar nicht falsch, aber in der
Geschichte handelt er aus reinem Egoismus. Es geht ihm einzig und allein um sein Wohl, um
die Sicherung seiner Zukunft. Der Verwalter ist keine positive Identifikationsfigur.

8 Deswegen kommt der Lob des ungerechten Verwalters am Ende absolut iiberraschend. Der
Herr anerkennt immerhin sein kluges Vorgehen. Er hat einen Weg gefunden, ehrenhaft aus
dem Schlamassel zu kommen.

Doch spricht hier nicht nur der Herr der Erzdhlung, sondern auch Jesus lobt den Verwalter. Er
stellt zwei gesellschaftliche Systeme einander gegeniiber: dasjenige »dieses Zeitalters« (1Kor
1,20) und dasjenige der »Kinder des Lichtes«. Dieses Zeitalter ist gepridgt (unter anderem)
von Reichtum, Gewinnsucht, Egoismus, Opportunismus und Hinterlist. Das »Licht« steht fiir
Grossziigigkeit, Barmherzigkeit und Offenheit gegeniiber Gott und dem Néchsten.

Die Klugheit dieses Zeitalters ist beinahe beschdmend fiir die Kinder des Lichtes. Die An-
wendung mochte also vor allem die Klugheit zum Vorbild nehmen. Dabei schwingt ein leiser
Vorwurf mit, die Kinder des Lichtes sind nicht klug, gewitzt und einfallsreich genug. Viel-
leicht sind sie manchmal zu naiv, zu dngstlich und zu ideenlos.

Es geht aber nicht einfach allgemein um kluges Verhalten, sondern ganz konkret um den Um-
gang mit Geld. Gleich anschliessend finden wir einige klare besitzkritische Aussagen Jesu:

16,9 Und ich sage euch: Macht euch Freunde mit dem ungerechten Mammon, damit, wenn er zu Ende
geht, man euch aufnehme in die ewigen Zelte.
10 Wer im Geringsten treu ist, ist auch in vielem treu,
und wer im Geringsten ungerecht ist, ist auch in vielem ungerecht.
11 Wenn ihr nun mit dem ungerechten Mammon nicht treu gewesen seid,
wer wird euch das Wahrhaftige anvertrauen?
12 Und wenn ihr mit dem Fremden nicht treu gewesen seid,
wer wird euch das Eure geben?
13 Kein Haussklave kann zwei Herren dienen;
denn entweder wird er den einen hassen und den anderen lieben,
oder er wird dem einen anhidngen und den anderen verachten.
Ihr konnt nicht Gott dienen und dem Mammon.



4

Die Lehre wire also: Benutze das Geld zum Wohl der anderen und die Armen werden dich in
der Ewigkeit als ihre Freunde willkommen heif3en.

Aber die Erzdhlung bietet uns kein positives Vorbild. Wir finden hier eher ein »Argument
vom Kleinen zum Grossen«: Wenn sogar die Kinder dieser Weltordnung aus Egoismus so
klug sind, grossziigig mit dem ungerechten Reichtum umzugehen, sich damit Freunde zu ma-
chen und dafiir auch noch Lob erhalten, um wie viel mehr sollten die Kinder des Lichtes
grossziigig und treu mit Geld umgehen.

Kurz: Wenn sogar ein Betriiger etwas Gutes mit Geld machen kann, wie viel mehr dann die
Nachfolger Jesu.

Das interessante ist, dass der Mammon, also der erwirtschaftete Reichtum, grundsitzlich als
Unrecht gilt. Es gibt neben dem »ungerechten Mammon« nicht noch einen gerechten Mam-
mon. Die Welt des Grosshandels, der enormen Gewinne und Riesenschulden ist in der Kritik
Jesu ganz grundsitzlich ungerecht.

Ich denke, dass wir alle ein Empfinden dafiir haben, dass es Gewinne und Reichtum gibt, die
einer einzelnen Person schlicht nicht zusteht. Wir konnten nicht auf eine bestimmte Summe
tibereinkommen, aber wir sind alle der Meinung, dass ab einem gewissen Punkt Reichtum
unmoralisch ist.

Zuletzt mochte ich auf etwas hinweisen, das mir sehr interessant erscheint und womit ich
auch zu ringen habe. Am Umgang mit Geld (»Treue im Kleinen«) entscheidet sich die Zu-
kunft bei Gott (»Treue im Grossen«). Natiirlich wissen wir, dass allein der Glaube zihlt; dass
wir aus Gnade ohne Leistungen des Gesetzes Heil von Gott zugesprochen bekommen.

Aber wenn es im Neuen Testament um Geld, Besitz und Reichtum geht, dann finden wir ein-
hellig eine besitzkritische Haltung.

Mk 10,25: »Es ist leichter, dass ein Kamel durch das Ohr der Nadel geht, als dass ein Reicher in das Reich
Gottes hineinkommt. «

Mt 13,22: »Wo aber unter die Dornen gesiit ist, dieser ist es, der das Wort hort, und die Sorge der Zeit und
der Betrug des Reichtums ersticken das Wort, und er bringt keine Frucht.«

LK 6,24: »Aber wehe euch Reichen, denn ihr habt euren Trost dahin.«

Jak 5,1: »Wohlan nun, ihr Reichen, weint und heult iiber eure Drangsale, die tiber euch kommen! 2 Euer
Reichtum ist verfault, und eure Kleider sind von Motten zerfressen worden. «

1Tim 6,9: »Die aber reich werden wollen, fallen in Versuchung und Fallstrick und in viele unverniinftige und
schidliche Begierden, welche die Menschen in Verderben und Untergang versenken. 10 Denn eine Wurzel
alles Bosen ist die Geldliebe, nach der einige getrachtet haben und von dem Glauben abgeirrt sind und sich
selbst mit vielen Schmerzen durchbohrt haben. «

Es scheint so, als ob das Verhiltnis zum Bereich des Materiellen die Nagelprobe fiir unsere
Verantwortung und Zuverléssigkeit ist.

Ich will es personlich formulieren: Mir gibt das zu denken. Wir versuchen zwar die Welt des
Geldes neutral zu verstehen; wir versuchen zwar Geld und Religion schon voneinander ge-
trennt zu halten; wir versuchen zwar unseren Umgang mit Geld, unser Streben danach, unsere
Einnahmen und Ausgaben als private rein zweckgebundene Angelegenheit zu behandeln; a-
ber: auf einmal mahnt eine solche Geschichte dazu, dass das Geld eine eigene Macht hat, dass



5

es mitten in die Frage unserer christlichen Uberzeugungen gehort und dass es Angelegenheit
einer Gemeinschaft ist, klug und umsichtig damit umzugehen.



