
Gutes von den Bösen lernen – 
Eine unmoralische Rätselgeschichte (Lk 16,1-8) 

So., 25. März 2007, Mennoniten-Gemeinde Bern (M. Mayordomo) 
 
Einleitung 
 
Von den Geschichten, die Jesus erzählte, gibt es einige, die besonders rätselhaft sind. Man 
möchte sich mit keiner Figur der Geschichte so recht identifizieren; es gibt auch keine klare 
moralische Anweisung, kein Benehmen, das sich einfach nachahmen liesse. 
 
Heute soll uns eine auf den ersten Blick »unmoralischen« Geschichte beschäftigen. 
 
Text: 

1 Da sprach er auch zu den Jüngern:  
Ein reicher Mann hatte einen Vermögensverwalter. Dieser wurde bei ihm beschuldigt, sein Vermögen zu 
verschleudern.  
2 Darauf liess er ihn rufen und sagte ihm: »Was höre ich da über dich? Lege Rechenschaft ab über deine 
Verwaltungstätigkeit!« 

3 Da sagte sich der Vermögensverwalter innerlich: »Was soll ich machen angesichts dessen, dass mir mein 
Herr die Verwaltung entziehen wird? Zum Bauarbeiter tauge ich nichts und zu betteln schäme ich mich.  
4 Ich weiss, was ich tun werde, damit die Menschen mich in ihre Häuser aufnehmen, wenn ich von der Ver-
waltung entlassen werde!« 

5 Da lies er jeden einzelnen Schuldner seines Herren zu sich kommen und fragte dem ersten:  
»Wie viel schuldest du meinem Herrn?« 6 Dieser sagte: »Hundert Fass Öl.« Da sage er zu ihm: »Nimm dei-
nen Schuldschein, setz’ dich schnell hin und schreibe ›fünfzig‹!« 
7 Dann fragte er einen anderen: »Du nun, wieviel schuldest du?« Dieser sagte: »Hundert Sack Weizen.« Er 
sagte: »Nimm deinen Schuldschein und schreibe ›achtzig‹!« 

8 Und der Herr lobte den ungerechten Vermögensverwalter, weil er klug gehandelt hatte. Denn die Kinder 
dieses Zeitalters sind klüger als die Kinder des Lichtes in Bezug auf ihre eigene Generation. 

1 Jesus hat bisher vorwiegend mit den jüdischen Führern gesprochen. Jetzt wendet er sich 
auch den Jüngern zu. Er erzählt ihnen eine Geschichte, die in einer Welt spielt, von der sie so 
gut wie nichts wissen. Heute würden wir von der Hochfinanzwelt reden. 
 
Im Mittelpunkt der Erzählung steht ein Vermögensverwalter oder Geschäftsführer. Er hat 
Aufgaben in Bezug auf die Führung des Hauses und die Verwaltung aller finanziellen Ange-
legenheiten eines reichen Mannes. Der Verwalter in der Geschichte verfügt über alle Rechte 
und Pflichten: er kann im Namen seines Auftraggebers Geschäfte machen und Verträge un-
terzeichnen (vgl. V. 6-7). Er geniesst also ein immenses Vertrauen! 
 
Häufig waren solche Verwalter Sklaven im gehobenen Dienst. Der Verwalter, von dem Jesus 
erzählt, scheint jedoch kein Sklave zu sein. Er rechnet mit seiner Entlassung und plant eigen-
ständig über seine Zukunft. Ein untreuer Sklave wäre verkauft oder mit Zwangsarbeit bestraft 
worden. 
 



2  

Die Krise der Erzählung beginnt mit einer anonymen Beschuldigung: Der Verwalter gehe 
nicht sachgerecht mit dem Vermögen des Reichen um. Ob die Anschuldigung stimmt, wird 
nicht gesagt. Vielleicht hat jemand aus Neid den Verwalter zu Unrecht angeschwärzt. Viel-
leicht ist er unschuldig. Wir wissen es nicht – noch nicht. 
 
2 Der reiche Herr muss natürlich dem Problem auf den Grund gehen. Er stellt seinen Ver-
walter zur Rede und verlangt von ihm, dass er Rechenschaft von seinen geschäftlichen Tätig-
keiten ablege. 
 
Das lässt dem Verwalter einige Zeit zum Nachdenken. Hier eröffnen sich für den Verlauf der 
Erzählung zwei Möglichkeiten: Der Verwalter ist unschuldig und legt einen sauberen Ge-
schäftsbericht vor. Oder er ist schuldig und bittet um Vergebung oder um Aufschub der 
Rückzahlungen. Von einem Schuldner, dem eine enorm hohe Schuld vergeben wurde, hat Je-
sus schon einmal eine Geschichte erzählt (Mt 18,25-34). 
 
3 Der Verwalter rechnet fest damit, dass er seine Arbeit verlieren wird. Das macht nun deut-
lich, dass die Anschuldigung ganz offensichtlich zutreffend ist. Statt in Panik zu geraten, ü-
berlegt er, was er erreichen will und denkt sich eine passende Strategie aus.  
 
Er befindet sich in einer Zwickmühle, da der Verlust des Arbeitsplatzes – damals wie heute – 
mit einem beträchtlichen Verlust an gesellschaftlichem Ansehen verbunden war. Anstellun-
gen in der Antike haben mit unserer heutigen Arbeitswelt nicht viel gemeinsam. Der reiche 
Mann ist eine Art Patron oder Pate für seinen Verwalter. Auf der Basis von Ehre und gegen-
seitiger Abhängigkeit übergibt er ihm seine Geschäfte, wobei dieser sich seinen eigenen Ge-
winn erwirtschaften kann (quasi auf Provisionsbasis). Beide profitieren also auf Kosten ande-
rer.  
 
Es scheint keinen ehrenhaften Ausweg zu geben: Als jemand, der wegen Betrug sein Patro-
natsverhältnis verliert, wird er kaum noch eine Anstellung bekommen. Zu harter leiblicher 
Arbeit ist er nicht in der Lage (»graben«). Der letzte Ausweg, das Betteln in der Öffentlich-
keit, wäre für ihn eine allzu große Schande. Immerhin hat er ganz oben bei den Grossen und 
Mächtigen mitgespielt. 
 
Viele Hörer und Hörerinnen Jesu gehörten wahrscheinlich zu jener Gesellschaftsschicht, die 
genau solche Arbeiten verrichten mussten, für die sich der Verwalter zu schade ist. Mit Mit-
gefühl hat diese Figur also wohl kaum zu rechnen. Für Jesus und sein Zielpublikum spielt 
sich diese Geschichte bei den Reichen »da oben« ab. Die Probleme des Verwalters sind tat-
sächlich nicht die Probleme, die Jesus und seine Nachfolger bewegen. 
 
4 Ein guter, plötzlicher Einfall bringt den Verwalter seinem Ziel näher, ein Leben nach der 
Kündigung zu sichern. Er muss sich Freunde machen, die ihn auch nach der Entlassung in ihr 
Haus aufnehmen.  
 
Aus solchen Zweckfreundschaften entwickelt sich vielleicht wieder eine Arbeitsmöglichkeit. 
Die Frage ist nur, wie er sich solche Freunde machen will. Offensichtlich hat er bisher keine 
Freunde gemacht! 
 
5 Er ruft zunächst die Schuldner seines Herren zu sich. Die genannten Schulden sind enorm: 
Etwa 37 Hektoliter Öl und über 360 Hektoliter Weizen. Die Schuldner sind keine armen 
Menschen, sondern gehobene Geschäftsleute.  



  3 

Es handelt sich nicht um Pachtabgaben von verschuldeten Pächtern, sondern um Grosshandel 
mit Waren. Deswegen tauchen auf einmal die Schuldscheine auf.  
 
6-7 Von den vielen Schuldnern, die offensichtlich herbeigerufen werden, greift die Ge-
schichte zwei Beispiele heraus. In beiden Fällen geht der Verwalter identisch vor: Er erlässt 
einen Teil der Schuld, indem er die Schuldscheine fälscht. 
 
Von hundert Fässern Öl notiert er 50 (50%) und von 100 Sack Weizen erlässt er zwanzig 
(20%). Manche Ausleger gehen von Pachtverträgen mit Wucherzinsen bis zu 50% aus und 
vermuten, dass dem reichen Mann durch diesen »Betrug« kein wirklicher Verlust entstehen 
wird. Andere schlagen vor, dass der Verwalter jenen Betrag »zurückgibt«, den er in die eige-
ne Tasche erwirtschaftet hat. Mir kommt es allerdings so vor, als ob solche Auslegungen den 
ungerechten Verwalter zu einem aufrichtigen Gutmenschen machen wollen. Die Geschichte 
läuft gerade darauf hinaus, dass der Verwalter ungerecht handelt. Er sollte also nicht irgend-
wie geadelt werden: Er hat bisher seinen Auftraggeber betrogen und entzieht sich durch einen 
weiteren Betrug der Konsequenzen. 
 
Dass der Verwalter zum Wohl seiner Mitmenschen »betrügt«, ist zwar nicht falsch, aber in der 
Geschichte handelt er aus reinem Egoismus. Es geht ihm einzig und allein um sein Wohl, um 
die Sicherung seiner Zukunft. Der Verwalter ist keine positive Identifikationsfigur. 
 
8 Deswegen kommt der Lob des ungerechten Verwalters am Ende absolut überraschend. Der 
Herr anerkennt immerhin sein kluges Vorgehen. Er hat einen Weg gefunden, ehrenhaft aus 
dem Schlamassel zu kommen. 
 
Doch spricht hier nicht nur der Herr der Erzählung, sondern auch Jesus lobt den Verwalter. Er 
stellt zwei gesellschaftliche Systeme einander gegenüber: dasjenige »dieses Zeitalters« (1Kor 
1,20) und dasjenige der »Kinder des Lichtes«. Dieses Zeitalter ist geprägt (unter anderem) 
von Reichtum, Gewinnsucht, Egoismus, Opportunismus und Hinterlist. Das »Licht« steht für 
Grosszügigkeit, Barmherzigkeit und Offenheit gegenüber Gott und dem Nächsten. 
 
Die Klugheit dieses Zeitalters ist beinahe beschämend für die Kinder des Lichtes. Die An-
wendung möchte also vor allem die Klugheit zum Vorbild nehmen. Dabei schwingt ein leiser 
Vorwurf mit, die Kinder des Lichtes sind nicht klug, gewitzt und einfallsreich genug. Viel-
leicht sind sie manchmal zu naiv, zu ängstlich und zu ideenlos. 
 
Es geht aber nicht einfach allgemein um kluges Verhalten, sondern ganz konkret um den Um-
gang mit Geld. Gleich anschliessend finden wir einige klare besitzkritische Aussagen Jesu: 

16,9 Und ich sage euch: Macht euch Freunde mit dem ungerechten Mammon, damit, wenn er zu Ende 
geht, man euch aufnehme in die ewigen Zelte.   
10 Wer im Geringsten treu ist, ist auch in vielem treu,  
  und wer im Geringsten ungerecht ist, ist auch in vielem ungerecht.  
11 Wenn ihr nun mit dem ungerechten Mammon nicht treu gewesen seid,  
            wer wird euch das Wahrhaftige anvertrauen?  
12 Und wenn ihr mit dem Fremden nicht treu gewesen seid,  
            wer wird euch das Eure geben?  
13 Kein Haussklave kann zwei Herren dienen;  
  denn entweder wird er den einen hassen und den anderen lieben,  
  oder er wird dem einen anhängen und den anderen verachten.  
Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon. 

 



4  

Die Lehre wäre also: Benutze das Geld zum Wohl der anderen und die Armen werden dich in 
der Ewigkeit als ihre Freunde willkommen heißen. 
 
Aber die Erzählung bietet uns kein positives Vorbild. Wir finden hier eher ein »Argument 
vom Kleinen zum Grossen«: Wenn sogar die Kinder dieser Weltordnung aus Egoismus so 
klug sind, grosszügig mit dem ungerechten Reichtum umzugehen, sich damit Freunde zu ma-
chen und dafür auch noch Lob erhalten, um wie viel mehr sollten die Kinder des Lichtes 
grosszügig und treu mit Geld umgehen. 
 
Kurz: Wenn sogar ein Betrüger etwas Gutes mit Geld machen kann, wie viel mehr dann die 
Nachfolger Jesu. 
 
Das interessante ist, dass der Mammon, also der erwirtschaftete Reichtum, grundsätzlich als 
Unrecht gilt. Es gibt neben dem »ungerechten Mammon« nicht noch einen gerechten Mam-
mon. Die Welt des Grosshandels, der enormen Gewinne und Riesenschulden ist in der Kritik 
Jesu ganz grundsätzlich ungerecht.  
 
Ich denke, dass wir alle ein Empfinden dafür haben, dass es Gewinne und Reichtum gibt, die 
einer einzelnen Person schlicht nicht zusteht. Wir könnten nicht auf eine bestimmte Summe 
übereinkommen, aber wir sind alle der Meinung, dass ab einem gewissen Punkt Reichtum 
unmoralisch ist. 
 
Zuletzt möchte ich auf etwas hinweisen, das mir sehr interessant erscheint und womit ich 
auch zu ringen habe. Am Umgang mit Geld (»Treue im Kleinen«) entscheidet sich die Zu-
kunft bei Gott (»Treue im Grossen«). Natürlich wissen wir, dass allein der Glaube zählt; dass 
wir aus Gnade ohne Leistungen des Gesetzes Heil von Gott zugesprochen bekommen.  
 
Aber wenn es im Neuen Testament um Geld, Besitz und Reichtum geht, dann finden wir ein-
hellig eine besitzkritische Haltung. 

Mk 10,25: »Es ist leichter, dass ein Kamel durch das Öhr der Nadel geht, als dass ein Reicher in das Reich 
Gottes hineinkommt.« 

Mt 13,22: »Wo aber unter die Dornen gesät ist, dieser ist es, der das Wort hört, und die Sorge der Zeit und 
der Betrug des Reichtums ersticken das Wort, und er bringt keine Frucht.« 

Lk 6,24: »Aber wehe euch Reichen, denn ihr habt euren Trost dahin.« 

Jak 5,1: »Wohlan nun, ihr Reichen, weint und heult über eure Drangsale, die über euch kommen! 2 Euer 
Reichtum ist verfault, und eure Kleider sind von Motten zerfressen worden.« 

1Tim 6,9: »Die aber reich werden wollen, fallen in Versuchung und Fallstrick und in viele unvernünftige und 
schädliche Begierden, welche die Menschen in Verderben und Untergang versenken. 10 Denn eine Wurzel 
alles Bösen ist die Geldliebe, nach der einige getrachtet haben und von dem Glauben abgeirrt sind und sich 
selbst mit vielen Schmerzen durchbohrt haben.« 

Es scheint so, als ob das Verhältnis zum Bereich des Materiellen die Nagelprobe für unsere 
Verantwortung und Zuverlässigkeit ist.  
 
Ich will es persönlich formulieren:  Mir gibt das zu denken. Wir versuchen zwar die Welt des 
Geldes neutral zu verstehen; wir versuchen zwar Geld und Religion schön voneinander ge-
trennt zu halten; wir versuchen zwar unseren Umgang mit Geld, unser Streben danach, unsere 
Einnahmen und Ausgaben als private rein zweckgebundene Angelegenheit zu behandeln; a-
ber: auf einmal mahnt eine solche Geschichte dazu, dass das Geld eine eigene Macht hat, dass 



  5 

es mitten in die Frage unserer christlichen Überzeugungen gehört und dass es Angelegenheit 
einer Gemeinschaft ist, klug und umsichtig damit umzugehen. 


