
Justiz-, Gemeinde-
und Kirchendirektion

Direction de 1a justice,
des affaires communales et
des affaires ecclesiastiq'res
du canion de Berne

l./lnnstergasse 2
3011 B-.rn
Te efon 031 633 76 76
Teleiax 031 633 76 25
w1,u iok be ch
lnlojsk@lsk be!h

Nacht der Religionen, 1 l. November 20'17, 19.30h im Berner Rathaus

"Staat und Religion - Segen oder Fluch?" Betrachtungen von Regie-
rungsrat Christoph Neuhaus zur Einführung in die Lesung von Katha-
rina Zimmermann aus ihrem Buch: "Die Furgge"

Verehrte Anwesende

ln unserem wunderschönen Renaissance-Rathaus und in diesem ehrwürdi-
gen Grossratssaal, in dem wir heute Abend zusammen sind, wird seit 600
Jahren ununterbrochen beraten und entschieden, gestritten und gelitten,

Macht verteilt und Ohnmacht ausgehalten. Es werden Lösungen gefunden

und lrdümer begangen. Es wird nach Recht gesucht und Gerechtigkeit er-
kämpft, aber manchmal auch ohne es zu wollen, neues Unrecht in die Welt
gesetzt. Wir sieben Regierungsrätinnen und - Räte geben tagtäglich unser
Bestes für die Bevölkerung unseres Kantons, und doch treffen auch wir
manchmal Entscheidungen, die sich im Rückblick als Fehler erweisen.
Warum ist das so im Leben? Warum sind Gutes und Böses in unserem
Menschenleben so untrennbar miteinander verflochten, dass das Meiste
nichts Reines, sondern eben eine Mischung ist? Schon Antigone hat im alt-
griechischen Epos gesungen: "Viel Gewaltiges gibt es auf der Erde, aber
nichts Gewaltigeres als den Menschen." Sie hat damit beide Linien unseres
Lebens vorgezeichet, die schöne und die hässliche, die wunderbare und die
niederträchtige. Grossmut und die Gemeinheit wohnen Wand an Wand. Viel
später hat Thomas Hobbes, der erste Theoretiker des modernen Staates,
daran erinnert: "homo hominis lupus", der Mensch ist dem Menschen ein
Wolf.



Es ist so, weil Gott uns beides zusammen, das Gute und das Böse, als Mit-
gift auf unseren Lebensweg gibt und die Welt dadurch zu einer immer neu-
en und steten Bewährungsprobe macht. Lesen Sie nur die ersten Blätter der
Bibel: Die Welt, von Gott als wunderbarer Garten gedacht, enthält auch den
Baum der Erkenntnis des Guten und des Bösen. Damit kommt Schuld und
Vedehlung in die Welt. Adam und Eva, einander als Gegenüber beigesellt,
verwickeln sich in einen unaufhörlichen Kampf der Geschlechter. Kain und

Abel, einander als Brüder anvertraut, werden zu Todfeinden, weil Kain das
Gefühl hat, sein Bruder stehe ihm im Licht. Abraham und Lot teilen mitei-
nander dieselbe Erde. Aber ihre Hirten geraten miteinander in Streit, weil
jeder dem andern das Wasser abgräbt. Und so geht das weiter, die ganze,

Iange Menschheitsgeschichte hjndurch. Jakob betrügt selnen Bruder Esau
um sein Erstgeburtsrecht. Joseph wird von seinen Brüdern nach Aegypten
verkauft. Und David lässt Uria, den Mann der Batseba erschlagen, damit er
sie zu seiner Nebenfrau nehmen kann.

Je länger der Fluss der Menschheitsgesch jchte fliesst, umso mehr mischt
sich ins reine Wasser der Quelle auch Sand und Steine und Geröll mit ein.
Und sobald wir Menschen uns irgendwo engagieren und Verantwortung
übernehmen, verlieren wir unsere Unschuld. Wir machen uns schuldig. Ein-
fluss nehmen, auch im besten Sinn des Wortes, Einfluss nehmen, um ein
Stück Welt zum Besseren zu wenden, kann man nicht vom Ufer aus. Man
fliesst mit ein in einen grossen Strom. Man wird mitgerissen, macht sich sel-
ber nass und schmutzig und reibt sich an den ungelösten Fragen des Zu-
sammenlebens wund.

Wenn uns nachher Katharina Zimmermann aus ihrem Buch, "Die Furgge"
vorliest, werden wir an ein Stück dunkelster Geschichte im Verhältnis von
Kirche und Staat, von Obrigkeit und Untertanen, von Regierung und Regier-
ten erinnert. Die Täufer der Reformationszeit waren treue Staatsbürgerinnen
und Staatsbürger. Getreu dem Jesus-Wort: "Gebt dem Kaiser, was des Kai-
sers ist und Gott, was Gottes ist", wollten sie keine Verflechtung von Staat
und Kirche. Sondern sie wollten das reine Evangelium leben, ohne Waffen-
dienst und Krieg, ohne Eid und Zins und Zehnten. Gott allein wollten sie
dienen, so wie Jesus es vorgelebt hatte, und einander Schwestern und Brü-

2



3

der sein. ln ihren Augen war Kirche etwas, das nur frei und willig, freiwillig

eben geschehen konnte. Kirche, das war für sie keine von der Berner Ob-

rigkeit geleitete lnstitution. Es war die Gemeinschaft der Gläubigen, in der

die persönliche Entscheidung zählte. Das brachte sie in einen tiefen Gegen-

satz zum Staat. Der Staat wollte eine Kirche, die alle umfasste, eine Volks-

kirche eben, in der für alle verbindlich galt, was die Regierung festlegte. So

begann der Staat die Täufer als Feinde der staatlichen Ordnung zu betrach-

ten und zu bekämpfen.

Am 31. Juli 1531 erliess die Berner Obrigkeit die erste scharfe Verordnung
gegen das Täufertum: Wer sich als EMachsener taufen lässt oder einem

Täufer Zuflucht gibt, zahlt zehn Pfund Busse. Wer den befohlenen sonntäg-

lichen Gottesdienst nicht besucht, muss ein Schweigeversprechen ablegen

oder seine Lehre vor dem städtischen Chorgericht als evangelisch erweisen

können. Gelingt ihm das nicht und verspricht er nicht, seine Lehre für sich

zu behalten, wird er verbannt. Kehft er zurück, wird er geschwemmt und

wieder verbannt. Lässt er sich noch einmal blicken, so wird er ertränkt, al-

lerdings nicht wegen seines Irrtums, sondern wegen seines Ungehorsams.

Die Täufer breiteten sich dennoch weiter aus. Zweimal ging im Februar

1532 die Weisung nach Trub, sie auszurotten. Am 2. März 1533 erschien

das zweite Täufermandat. Es war etwas milder und versöhnlicher als das

erste. Man solle die Täufer freundlich aus Gottes Wort berichten und so von

ihrem lrrtum abbringen. Blieben sie gleichwohl bel ihrem Glauben, so sollten

sie diesen für sich behalten. Man dürfe sie nicht drängen oder ausweisen

oder gar ertränken, sondern habe sie zu schützen und zu schirmen, indem

man sie inhaftiere. Aber schon bald verschärfte die Regierung die Mass-

nahmen wieder, wies die Hartnäckigen aus und bedrohte Rückkehrer mit

dem Tod. Am 6. September 1538 begann der Staat mit den Täuferjagden

und förderte die Denunziation. Täufer wurden an der Kreuzgasse gleich da,

wo ich heute mein Büro habe, ins Halseisen, also an den Pranger gestellt,

und die Höfe von Ausgewiesenen wurden verkauft. Und wenn Sie diesen

Spätherbst einmal auf der Moosegg so feine Vermicelles zum Z'Vieri essen,

dann schauen Sie vielleicht einen Moment lang still nach Langnau und zum

Rämisgummen hinüber und denken an die Täuferinnen und Täufer, die hier

auf der Moosegg ein letztes Mal innehielten, sich umwandten und mit dem

Blick auf ihrer alten Heimat weilten, bevor sie für immer gegen Westen zle-



4

hen mussten, in die Freiberge, in die Niederlande oder später gar bis nach

Amerika. So ging noch 13. Juli 1711 ein grosser Täufertransport aus Bern

ab. Auf fünf Schiffen wurden 500 Personen die Aare hinunter bis nach

Brugg geführt. Hier mussten sie schwören, nie mehr heimzukehren.
Eine tiefe Tragik zieht sich durch das Geschehen. Menschen, die nieman-
dem ein Leid zufügten und allen andern gegenüber hilfsbereit und gütig wa-
ren, wurden von der Staatsgewalt verfolgt. lhre Güter wurden konfisziert.
ManGhe Täufer aber gelangten wegen der steten Gefahr, der ihr Leben

ausgesetzt war, zu einer tiefen Weisheit. Gegen alle Ungerechtigkeit der
Welt hielten sie sich treu und still an der wunderbaren Vision aus Jesaja 2
fest, die auch über der heutigen Nacht der Religionen steht: "Am Ende der
Tage wird es geschehen, da wird Gott im Streit der Völker Recht sprechen

und die Nationen zurecht weisen. Dann schmieden sie Pflugscharen aus
ihren Schwertern und Winzermesser aus ihren Lanzen. Dann zieht man

nicht mehr das Schwert, Volk gegen Volk, und übt nicht mehr den Krieg."

lch weiss, Sie wissen, die Vision ist bis heute uneingelöst. Aber ist und

bleibt sie nicht das Ziel, auf das wir alle in unserem schönen Kanton hin le-

ben und arbeiten können? Dass rm Kanton Bern Angehörige aller Konfessi-
onen und Religionen in Frieden zusammenleben können. Das wir einander

achten und respektieren, über alle Glaubensgegensätz e hinweg. Dass uns

unsre menschlichen Verschiedenheiten nicht bedrohen, sondern zu unse-

rem Reichtum werden, dafür lohnt es sich zu leben.

Das bringt mich für heute Abend zu drei letzten Dingen: zur Dankbarkeit, zur
Demut und zur Bitte um Vergebung.

Die Dankbarkeit zuerst. Sehen Sie, ich bin jeden Tag neu dafür dankbar,

dass ich leben darf. Dass ich aufstehen kann. Dass das Wasser, das mich

wach macht, täglich fliesst. Dass jemand, den ich gar nicht kenne, das Brot

für mich gebacken hat. Dass mejne Frau mir einen guten Morgen wünscht.
Dass Menschen, die ich gar nicht kenne, an ihrem Ort für unser Gemeinwe-
sen an der Arbeit sind. Dass mein kleiner Sohn am Abend auf mich wartet.

Dass meine Jakobsschafe sich freuen, wenn ich ihnen Salz bringe. Dass ich

am Abend einschlafen und mein Leben einem Andern anvertrauen kann.

Das alles ist unverdient. Wir alle sind durch ungezählte Andere die Men-
schen geworden, die wir heute sind. Wir verdanken uns nicht uns selbst.



5

Die Demut dann. Demut ist ein etwas in Vergessenheit und aus der Mode
geratenes Wort. Zum Wahlkampf jedenfalls taugt es nicht. Wenn jemand

eine Wahl gewinnen will, so sagt man, dann muss sie oder er sich vordrän-
gen, sich wichtig machen. Aber ist es das, was zuerst und zuletzt im Leben

zählt? Oder hat am Ende die lange Reihe all der alten Täuferinnen und Täu-
fer Recht, die still und einfach Demut leben? Demut ist der Mut zu dienen.
Der Mut, zu sagen: ich bin nicht für alles verantwortlich. Und vieles in dieser
Welt kann ich nicht ändern. Aber einiges wenige wartet auf keinen andern
als auf mich. Dafür will ich mich einsetzen. lch nehme mich nicht wichtig.
Aber jch nehme die mir anvenrauten Menschen und Aufgaben ernst. Das ist

Demut. Das ist das bleibende Vermächtnis der Alttäufer und der Neutäufer,
der Täufer in Schangnau und der Täufer in den Freibergen, der Täufer ln
Trub und der Täufer in Pennsylvania.

Und schliesslich die Bitte um Vergebung. Wie könnten Sie und ich, wenn es
diese Bitte nicht gäbe, Ieben? Das Unser Vater lehrt sie uns, so oft wir sie
vergessen haben: "Und vergib uns unsre Schuld, wie auch wir vergeben
unsern Schuldigern." Die Erkenntnis eines ganzen Lebens ist in dieser ei-
nen Bitte zusammengefasst. Und so bitte ich Sie in aller Schlichthait heute

Abend um Verzeihung für all das, was den Täuferinnen und Täufern in un-
serem Kanton zu Leide getan wurde. Kein Mensch kann rückgängig ma-
chen, was einmal getan wurde. Aber wir können sehen, was gewesen ist.

Es aufnehmen anstatt zu verdrängen. Es als unsere gemeinsame Geschich-
te anerkennen, anstatt von uns abzuspalten. Die hellen und die dunklen
Blätter unserer Geschichte lesen und verstehen anstatt durchzustreichen.
Das dunkle Blatt der menschlichen Schuld und das helle Blatt der göttlichen

Vergebung. Und darauf vertrauen, dass am Ende, ganz am Ende die Ver-
söhnung zählt.

God bless youl

&^^ ,hr{*
N ^""1"H


