Justiz-, Gemeinde- Direction de la justice,

und Kirchendirektion des affaires communales et

des Kantons Bern des affaires ecclésiastiques
du canton de Berne

Munstergasse 2

3011 Bern

Telefon 031633 76 76
Telefax 031633 76 25

www.jgk.be.ch
info.jgk@jgk.be.ch

Nacht der Religionen, 11. November 2017, 19.30h im Berner Rathaus

"Staat und Religion — Segen oder Fluch?" Betrachtungen von Regie-
rungsrat Christoph Neuhaus zur Einfiihrung in die Lesung von Katha-
rina Zimmermann aus ihrem Buch: "Die Furgge"

Verehrte Anwesende

In unserem wunderschonen Renaissance-Rathaus und in diesem ehrwirdi-
gen Grossratssaal, in dem wir heute Abend zusammen sind, wird seit 600
Jahren ununterbrochen beraten und entschieden, gestritten und gelitten,
Macht verteilt und Ohnmacht ausgehalten. Es werden Lésungen gefunden
und Irrtimer begangen. Es wird nach Recht gesucht und Gerechtigkeit er-
kampft, aber manchmal auch ohne es zu wollen, neues Unrecht in die Welt
gesetzt. Wir sieben Regierungsratinnen und — Rate geben tagtaglich unser
Bestes flr die Bevolkerung unseres Kantons, und doch treffen auch wir
manchmal Entscheidungen, die sich im Rickblick als Fehler erweisen.
Warum ist das so im Leben? Warum sind Gutes und Boses in unserem
Menschenleben so untrennbar miteinander verflochten, dass das Meiste
nichts Reines, sondern eben eine Mischung ist? Schon Antigone hat im alt-
griechischen Epos gesungen: "Viel Gewaltiges gibt es auf der Erde, aber
nichts Gewaltigeres als den Menschen." Sie hat damit beide Linien unseres
Lebens vorgezeichet, die schéne und die hassliche, die wunderbare und die
niedertrachtige. Grossmut und die Gemeinheit wohnen Wand an Wand. Viel
spater hat Thomas Hobbes, der erste Theoretiker des modernen Staates,
daran erinnert: "homo hominis lupus", der Mensch ist dem Menschen ein
Wolf.



Es ist so, well Gott uns beides zusammen, das Gute und das Bdse, als Mit-
gift auf unseren Lebensweg gibt und die Welt dadurch zu einer immer neu-
en und steten Bewdhrungsprobe macht. Lesen Sie nur die ersten Blatter der
Bibel: Die Welt, von Gott als wunderbarer Garten gedacht, enthalt auch den
Baum der Erkenntnis des Guten und des Bésen. Damit kommt Schuld und
Verfehlung in die Welt. Adam und Eva, einander als Gegentber beigesellt,
verwickeln sich in einen unaufhérlichen Kampf der Geschlechter. Kain und
Abel, einander als Briider anvertraut, werden zu Todfeinden, weil Kain das
Gefuhl hat, sein Bruder stehe ihm im Licht. Abraham und Lot teilen mitel-
nander dieselbe Erde. Aber ihre Hirten geraten miteinander in Streit, well
jeder dem andern das Wasser abgrabt. Und so geht das weiter, die ganze,
lange Menschheitsgeschichte hindurch. Jakob betriigt seinen Bruder Esau
um sein Erstgeburtsrecht. Joseph wird von seinen Bridern nach Aegypten
verkauft. Und David lasst Uria, den Mann der Batseba erschlagen, damit er
sie zu seiner Nebenfrau nehmen kann.

Je langer der Fluss der Menschheitsgeschichte fliesst, umso mehr mischt
sich ins reine Wasser der Quelle auch Sand und Steine und Geréll mit ein.
Und sobald wir Menschen uns irgendwo engagieren und Verantwortung
Ubernehmen, verlieren wir unsere Unschuld. Wir machen uns schuldig. Ein-
fluss nehmen, auch im besten Sinn des Wortes, Einfluss nehmen, um ein
Stick Welt zum Besseren zu wenden, kann man nicht vom Ufer aus. Man
fliesst mit ein in einen grossen Strom. Man wird mitgerissen, macht sich sel-
ber nass und schmutzig und reibt sich an den ungeldsten Fragen des Zu-
sammenlebens wund.

Wenn uns nachher Katharina Zimmermann aus ihrem Buch, "Die Furgge"
vorliest, werden wir an ein Stick dunkelster Geschichte im Verhaltnis von
Kirche und Staat, von Obrigkeit und Untertanen, von Regierung und Regier-
ten erinnert. Die Taufer der Reformationszeit waren treue Staatsbilrgerinnen
und Staatsblrger. Getreu dem Jesus-Wort: "Gebt dem Kaiser, was des Kai-
sers ist und Gott, was Gottes ist", wollten sie keine Verflechtung von Staat
und Kirche. Sondern sie wollten das reine Evangelium leben, ohne Waffen-
dienst und Krieg, ohne Eid und Zins und Zehnten. Gott allein wollten sie
dienen, so wie Jesus es vorgelebt hatte, und einander Schwestern und Bru-



der sein. In ihren Augen war Kirche etwas, das nur frei und willig, freiwillig
eben geschehen konnte. Kirche, das war fur sie keine von der Berner Ob-
rigkeit geleitete Institution. Es war die Gemeinschaft der Glaubigen, in der
die persénliche Entscheidung z&hlte. Das brachte sie in einen tiefen Gegen-
satz zum Staat. Der Staat wollte eine Kirche, die alle umfasste, eine Volks-
kirche eben, in der fur alle verbindlich galt, was die Regierung festlegte. So
begann der Staat die Taufer als Feinde der staatlichen Ordnung zu betrach-
ten und zu bekampfen.

Am 31. Juli 1531 erliess die Berner Obrigkeit die erste scharfe Verordnung
gegen das Taufertum: Wer sich als Erwachsener taufen |lasst oder einem
Taufer Zuflucht gibt, zahlt zehn Pfund Busse. Wer den befohlenen sonntag-
lichen Gottesdienst nicht besucht, muss ein Schweigeversprechen ablegen
oder seine Lehre vor dem stadtischen Chorgericht als evangelisch erweisen
kénnen. Gelingt ihm das nicht und verspricht er nicht, seine Lehre flr sich
zu behalten, wird er verbannt. Kehrt er zurtick, wird er geschwemmt und
wieder verbannt. Lasst er sich noch einmal blicken, so wird er ertrankt, al-
lerdings nicht wegen seines Irrtums, sondern wegen seines Ungehorsams.

Die Taufer breiteten sich dennoch weiter aus. Zweimal ging im Februar
1532 die Weisung nach Trub, sie auszurotten. Am 2. Méarz 1533 erschien
das zweite Taufermandat. Es war etwas milder und verséhnlicher als das
erste. Man solle die Taufer freundlich aus Gottes Wort berichten und so von
ihrem Irrtum abbringen. Blieben sie gleichwohl bei ihrem Glauben, so sollten
sie diesen fur sich behalten. Man dlrfe sie nicht drangen oder ausweisen
oder gar ertrédnken, sondern habe sie zu schitzen und zu schirmen, indem
man sie inhaftiere. Aber schon bald verscharfte die Regierung die Mass-
nahmen wieder, wies die Hartndckigen aus und bedrohte Ruckkehrer mit
dem Tod. Am 6. September 1538 begann der Staat mit den Tauferjagden
und férderte die Denunziation. Taufer wurden an der Kreuzgasse gleich da,
wo ich heute mein Blro habe, ins Halseisen, also an den Pranger gestellt,
und die Hofe von Ausgewiesenen wurden verkauft. Und wenn Sie diesen
Spatherbst einmal auf der Moosegg so feine Vermicelles zum Z'Vieri essen,
dann schauen Sie vielleicht einen Moment lang still nach Langnau und zum
Ramisgummen hinliber und denken an die Tauferinnen und T&ufer, die hier
auf der Moosegg ein letztes Mal innehielten, sich umwandten und mit dem
Blick auf ihrer alten Heimat weilten, bevor sie fur immer gegen Westen zie-



hen mussten, in die Freiberge, in die Niederlande oder spéater gar bis nach
Amerika. So ging noch 13. Juli 1711 ein grosser Taufertransport aus Bern
ab. Auf funf Schiffen wurden 500 Personen die Aare hinunter bis nach
Brugg geflihrt. Hier mussten sie schwéren, nie mehr heimzukehren.

Eine tiefe Tragik zieht sich durch das Geschehen. Menschen, die nieman-
dem ein Leid zufligten und allen andern gegenuber hilfsbereit und gutig wa-
ren, wurden von der Staatsgewalt verfolgt. lhre Guter wurden konfisziert.
Manche Taufer aber gelangten wegen der steten Gefahr, der ihr Leben
ausgesetzt war, zu einer tiefen Weisheit. Gegen alle Ungerechtigkeit der
Welt hielten sie sich treu und still an der wunderbaren Vision aus Jesaja 2
fest, die auch Uber der heutigen Nacht der Religionen steht: "Am Ende der
Tage wird es geschehen, da wird Gott im Streit der Vélker Recht sprechen
und die Nationen zurecht weisen. Dann schmieden sie Pflugscharen aus
ihren Schwertern und Winzermesser aus ihren Lanzen. Dann zieht man
nicht mehr das Schwert, Volk gegen Volk, und tbt nicht mehr den Krieg."
Ich weiss, Sie wissen, die Vision ist bis heute uneingeldst. Aber ist und
bleibt sie nicht das Ziel, auf das wir alle in unserem schénen Kanton hin le-
ben und arbeiten kénnen? Dass im Kanton Bern Angehorige aller Konfessi-
onen und Religionen in Frieden zusammenleben kdnnen. Das wir einander
achten und respektieren, Uber alle Glaubensgegensatze hinweg. Dass uns
unsre menschlichen Verschiedenheiten nicht bedrohen, sondern zu unse-
rem Reichtum werden, dafir lohnt es sich zu leben.

Das bringt mich fur heute Abend zu drei letzten Dingen: zur Dankbarkeit, zur
Demut und zur Bitte um Vergebung.

Die Dankbarkeit zuerst. Sehen Sie, ich bin jeden Tag neu dafir dankbar,
dass ich leben darf. Dass ich aufstehen kann. Dass das Wasser, das mich
wach macht, taglich fliesst. Dass jemand, den ich gar nicht kenne, das Brot
fur mich gebacken hat. Dass meine Frau mir einen guten Morgen winscht.
Dass Menschen, die ich gar nicht kenne, an ihrem Ort flir unser Gemeinwe-
sen an der Arbeit sind. Dass mein kleiner Sohn am Abend auf mich wartet.
Dass meine Jakobsschafe sich freuen, wenn ich ihnen Salz bringe. Dass ich
am Abend einschlafen und mein Leben einem Andern anvertrauen kann.
Das alles ist unverdient. Wir alle sind durch ungezahlte Andere die Men-
schen geworden, die wir heute sind. Wir verdanken uns nicht uns selbst.



Die Demut dann. Demut ist ein etwas in Vergessenheit und aus der Mode
geratenes Wort. Zum Wahlkampf jedenfalls taugt es nicht. Wenn jemand
eine Wahl gewinnen will, so sagt man, dann muss sie oder er sich vordran-
gen, sich wichtig machen. Aber ist es das, was zuerst und zuletzt im Leben
zahlt? Oder hat am Ende die lange Reihe all der alten Tauferinnen und Tau-
fer Recht, die still und einfach Demut leben? Demut ist der Mut zu dienen.
Der Mut, zu sagen: ich bin nicht flr alles verantwortlich. Und vieles in dieser
Welt kann ich nicht andern. Aber einiges wenige wartet auf keinen andern
als auf mich. Daflr will ich mich einsetzen. Ich nehme mich nicht wichtig.
Aber ich nehme die mir anvertrauten Menschen und Aufgaben ernst. Das ist
Demut. Das ist das bleibende Vermachtnis der Alttdufer und der Neutaufer,
der Taufer in Schangnau und der Taufer in den Freibergen, der Taufer in
Trub und der Taufer in Pennsylvania.

Und schliesslich die Bitte um Vergebung. Wie kénnten Sie und ich, wenn es
diese Bitte nicht géabe, leben? Das Unser Vater lehrt sie uns, so oft wir sie
vergessen haben: "Und vergib uns unsre Schuld, wie auch wir vergeben
unsern Schuldigern." Die Erkenntnis eines ganzen Lebens ist in dieser ei-
nen Bitte zusammengefasst. Und so bitte ich Sie in aller Schlichtheit heute
Abend um Verzeihung fur all das, was den Tauferinnen und Taufern in un-
serem Kanton zu Leide getan wurde. Kein Mensch kann ruckgangig ma-
chen, was einmal getan wurde. Aber wir kbnnen sehen, was gewesen ist.
Es aufnehmen anstatt zu verdrangen. Es als unsere gemeinsame Geschich-
te anerkennen, anstatt von uns abzuspalten. Die hellen und die dunklen
Blatter unserer Geschichte lesen und verstehen anstatt durchzustreichen.
Das dunkle Blatt der menschlichen Schuld und das helle Blatt der géttlichen
Vergebung. Und darauf vertrauen, dass am Ende, ganz am Ende die Ver-
s6hnung zahlt.

God bless you!



